
1VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

i n  q u e s t o  n u m e r o
a

cco
m

p
a

g
n

a
re

 i g
io

va
n

i a
lle

 sce
lte

 d
i vita

Editoriale
di Nico Dal Molin

Ci vuole un cuore coraggioso e audace per non cedere al deside-
rio della rivalsa o della vendetta e per aprire la porta dell’accoglien-
za e del perdono. Il misericordioso non è il più debole, è sempre il 
più forte.

Nel santuario della divina misericordia
di Luciano Luppi

Chiamati a rivisitare il tema della misericordia nel santuario di 
Collevalenza e all’interno dell’ottava di Pasqua...

Gesù, epifania del volto misericordioso del Padre 
di Rosanna Virgili

Gesù provò un sentimento di tenerezza materna per le folle 
stanche e sfinite e disse: «La messe è abbondante, ma sono pochi 
gli operai!».

Accompagnare oggi nelle e dalle periferie dell’umano 
di Paolo Scquizzato

Prima di intraprendere con timore e tremore il lungo viaggio verso 
le periferie dell’altro, è necessario compiere il viaggio verso se stessi. 

Accompagnare nella verità di se stessi
di Nicola Ban

Le dinamiche spirituali avvengono nella nostra vita, con le sue 
strutture fisiologiche, l’insieme dei pensieri e dei sentimenti, il no-
stro modo di elaborare le informazioni, di leggere la realtà…

Dal senso di colpa al pentimento evangelico
di Marzia Rogante

Il significato del senso di colpa si sta modificando molto nella 
nostra società: ha ancora senso parlarne oggi?

Gioia e fatiche dell’accompagnamento vocazionale
di Mario Rollando

L’accompagnatore è l’uomo e la donna dalle attese, il cui motore è 
il desiderio.

Questo numero della Rivista è a cura della Segreteria UNPV e di Marina Beretti



Rivista bimestrale a cura dell’Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni

N. 4 ANNO XXXIII 
LUGLIO/AGOSTO 2016

Pubblicazione a carattere scientifico - proprietà e edizione 
Fondazione di Religione Santi Francesco d’Assisi 
e Caterina da Siena
Circonvallazione Aurelia, 50 - 00165 Roma

Redazione:
Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni
Via Aurelia, 468 - 00165 Roma 
Tel. 06.66398410-411 - Fax 06.66398414
e-mail: vocazioni@chiesacattolica.it 
www.chiesacattolica.it/vocazioni

Direttore responsabile
Domenico Dal Molin

Coordinatore editoriale
Serena Aureli

Coordinatore del Gruppo redazionale
Giuseppe De Virgilio

Gruppo redazionale
Marina Beretti, Plautilla Brizzolara, Roberto Donadoni, 
Donatella Forlani, Alessandro Frati, Antonio Genziani, 
Maria Mascheretti, Francesca Palamà, Cristiano Passoni, 
Emilio Rocchi, Giuseppe Roggia, Pietro Sulkowski

Segreteria di Redazione
Maria Teresa Romanelli, Salvatore Urzì, 
Ferdinando Pierantoni

Progetto grafico e realizzazione
Yattagraf srls - Tivoli (Roma)

Stampa
Mediagraf spa - Viale della Navigazione Interna, 89
35027 Noventa Padovana (PD)
Tel. 049.8991563 - Fax 049.8991501

Autorizzazione Tribunale di Roma n. 479/96 del 1/10/96

Quote Abbonamenti per l’anno 2016:
Abbonamento Ordinario	 n. 1 copia	 € 28,00
Abbonamento Propagandista 	 n. 2 copie 	 € 48,00
Abbonamento Sostenitore Plus	 n. 3 copie	 € 68,00
Abbonamento Benemerito	 n. 5 copie	 € 105,00
Abbonamento Benemerito Oro 	 n. 10 copie	 € 180,00
Abbonamento Sostenitore 	 n. 1 copia	 € 52,00
(con diritto di spedizione di n. 1 copia all’estero)

Prezzo singolo numero: € 5,00

Conto Corrente Postale: 1016837930 
Conto Banco Posta IBAN: IT 30 R 07601 03200 
001016837930 
Intestato a: Fondazione di Religione Santi Francesco 
d’Assisi e Caterina da Siena Circonvallazione Aurelia 50 
- 00165 Roma

© Tutti i diritti sono riservati.

editor ia le

La misericordia è 
	 la virtù dei forti
	 Nico Dal Molin, Direttore UNPV-CEI

«Per ben ventisei volte il Signore si 

era messo pazientemente all’opera per 

plasmare il mondo, fondandolo sulla giu-

stizia, ma ogni volta, dopo che il mondo 

era rotolato fuori dalla sua mano, si fran-

tumava in mille pezzi di fronte al primo 

ostacolo che incontrava. Allora il Signore 

tenne consiglio con i suoi angeli: “Come 

dobbiamo fare perché il mondo regga?”. 

E gli angeli dissero: “Forse la giustizia da 

sola non basta, bisognerebbe aggiungere 

una misura abbondante di misericordia”. 

Il Signore ascoltò il suggerimento 

degli angeli; e la ventisettesima volta il 

mondo, impastato della misericordia di 

Dio, rotolando via dalla sua mano rima-

se ben saldo» (racconto rabbinico).
La misericordia è la virtù e la ri-

sorsa dei forti. Ci vuole un cuore 
coraggioso e audace per non cedere 
al desiderio della rivalsa o della ven-
detta, per non vivere il turbinio della 
rabbia o della colpa e per aprire la 
porta dell’accoglienza e del perdono. 
Il misericordioso non è il più debole, 
è sempre il più forte.

Tutte le storie vocazionali si collo-
cano nel contesto della misericordia. 
Esse si intrecciano con un cammino 
di consapevolezza della propria fra-
gilità e miseria, ma anche con l’espe-
rienza di un Dio che ci accoglie così 
come siamo. 



3

editor ia leLa misericordia è la virtù dei forti

Vocazioni N. 4 Luglio/Agosto 2016

Il profeta Isaia, nel contesto di una grande teofania, si trova di 
fronte al Signore “tre volte Santo”; intorno a lui risuona il canto dei 
Serafini. Egli sperimenta l’inquietudine della sproporzione tra ciò 
che lui è e ciò a cui il Signore lo chiama.

Quante volte tutti noi viviamo questa stessa sensazione: «Come 
fare ad andare avanti? Come far fronte a responsabilità che ci caricano di 
preoccupazione, paura e voglia di gettare la spugna?».

Il Signore chiede ad Isaia di accettare la missione. Il segno che gli 
dona è un carbone ardente accostato alla sua bocca: un calore che 
riscalda, un fuoco che illumina e purifica. Un carbone infuocato che 
brucia il peccato della sfiducia e quello dell’orgoglio, la tentazione 
del non fare e quella di fare tutto da soli.

Paolo stesso avverte il peso della sua missione di apostolo-testi-
mone di Gesù risorto e si percepisce come «l’infimo degli apostoli», 
paragonandosi persino a un aborto (1Cor 15,8); lui, uomo della vita, 
diventa l’uomo della non vita. Solo allora prende coscienza della 
amabile presenza di Dio che lo sostiene: «Per grazia di Dio sono quello 
che sono (...) Ho faticato tanto, non io però, ma la Grazia di Dio che è con 
me» (1Cor 15,10).

La fatica di essere ciò che si è, niente di più e niente di meno. 
Il Signore non ci chiederà un giorno: «Sei stato bravo nella fede come 
Abramo? Sei stato un forte leader come Mosè? Sei stato coraggioso e batta-
gliero come Elia? No, egli ci chiederà: Sei stato veramente te stesso?» (Mar-
tin Buber).

Pietro, dopo una notte di pesca andata a vuoto, vede vanificata 
la sua perizia di pescatore, assieme ai suoi compagni di lavoro, Gia-
como e Giovanni: «Non ho preso nulla tutta la notte, Signore. Ho provato 
e riprovato, ecco i risultati…».

Quante volte arriviamo anche noi di fronte al Signore avviliti 
e delusi, perché non siamo stati all’altezza delle aspettative che ci 
eravamo proposti; le mani e il cuore sono sfiduciati e oppressi. 

La voglia e l’entusiasmo degli inizi non ci sono più. Credevamo 
di farcela e poi... 

In quel momento ci vuole molta fede e tanto coraggio per ab-
bandonarsi al dolce abbraccio della misericordia di Dio e dire: «Sulla 
tua parola, Signore, mi rimetto con forza a remare, riprendo il mio lavoro, 
vado al largo e getto le reti». 



4 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

Nel santuario 
	 della divina misericordia

Luciano Luppi

Docente di Teologia spirituale e parroco, Bologna.

doss ier

A
pprofondiamo questo tema come persone che sentono propria 
la chiamata – per dirla con l’Evangelii Gaudium – di mettere a 
contatto tutti e soprattutto i giovani col kerygma, cioè col cuore 

dell’annuncio cristiano del Cristo che ha vinto la morte e ha dato la 

vita per ognuno di noi, perché ciascuno possa sentire – come dice 

Papa Francesco – che «Gesù Cristo ti ama, ha dato la sua vita per 

salvarti, e adesso è vivo al tuo fianco ogni giorno, per illuminarti, 

per rafforzarti, per liberarti» (EG 164).

Ricordiamo come questo primo annuncio, che tutti ritroviamo 

ogni anno nella celebrazione della Pasqua, è primo non semplice-

mente perché «sta all’inizio e dopo si dimentica o si sostituisce con 

altri contenuti che lo superano», ma perché è il «primo in senso 

qualitativo» (EG 164) e ha il compito di lievitare in senso evange-

lico e pasquale ogni azione pastorale, quindi anche l’accompagna-

mento spirituale e vocazionale.

1. Non una figura di riferimento, ma un’intuizione guida

Siamo in un santuario della divina misericordia. La beata Madre 

Speranza ha avuto un’intuizione significativa: Dio vuole un luogo 

concreto in cui si possa come toccare con mano la sua volontà di 

raggiungere tutti, ricatturare tutti, riavvolgere tutti nell’abbraccio 

della sua misericordia. In effetti un luogo così esiste ed è proprio la 

Chiesa: la Chiesa è nella storia il luogo della misericordia, il luogo 



5VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Nel santuario della divina misericordia

in cui la misericordia gratuita di Dio è messa a disposizione di tutte 
le generazioni, di ogni uomo e di ogni donna, a ogni latitudine e 
longitudine, perché «tutti possano sentirsi accolti, amati, perdonati 
e incoraggiati a vivere secondo la vita buona del Vangelo» (EG 144).

All’interno della Chiesa però – mi sia permesso di tradurre così 
l’intuizione di Madre Speranza – ci vogliono luoghi in cui questa 

misericordia si possa sperimentare. È in 
questa luce che possiamo vedere l’accom-
pagnamento spirituale. 

Nella Evangelii Gaudium Papa France-
sco non solo presenta l’accompagnamento 
spirituale come un luogo privilegiato fon-
damentale di evangelizzazione (cf EG 169-

173), ma lascia intuire che le dinamiche dell’accompagnamento 
possono essere le chiavi più idonee per leggere e ripensare la stessa 
evangelizzazione a tutti i livelli. 

Possiamo quindi considerare l’accompagnamento spirituale vo-
cazionale come un luogo concreto e privilegiato di cui la grazia di 
Dio vuole servirsi, perché la sua misericordia raggiunga ogni perso-
na e possa essere sperimentata in pienezza. 

E se chi accompagna deve imparare «sempre a togliersi i sandali 
davanti alla terra sacra dell’altro» (EG 169), allora ogni volta che 
svolgiamo questo servizio di accompagnamento spirituale entriamo 
come in un vero santuario, sperimentiamo l’incontro con ciò che 
c’è di più sacro: il mistero di ogni persona che Dio ama da sempre 
e che ha bisogno di incontrare il suo amore, e di incontrarlo non 
nonostante la sua vita, ma esattamente dentro la propria vita.

Il Seminario sulla direzione spirituale di quest’anno non ha una 
figura di riferimento, ma un’intuizione guida: l’accompagnamento 

spirituale vocazionale è un “santuario” del-
la divina misericordia. 

Tu che accompagni, togliti i sandali da-
vanti al mistero di ogni persona, aiutando 
a far sì che la sua vita, tutta la sua vita, si 
incontri con l’amore misericordioso di Dio 

che l’ha pensata da sempre e che la cerca.
Gli stessi Padri della Chiesa – pensiamo a San Gregorio Nazianze-

no – dicevano che il padre spirituale è come un «depositario della fi-

All’interno della Chiesa servono 
luoghi in cui la misericordia 

possa essere sperimentata: 
è in questa luce che possiamo 

vedere l’accompagnamento 
spirituale.

L’intuizione guida del 
Seminario di quest’anno: 

l’accompagnamento spirituale 
vocazionale è un “santuario” 

della divina misericordia.



6 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Luciano Luppi

lantropia divina»1, un depositario dell’amore di Dio per gli uomini, 
uno scrigno nel quale ogni persona può veramente sperimentare 
questo amore di Dio.

2. Serve una Chiesa capace di accompagnare

Possiamo allora comprendere perché Papa Francesco, in partico-
lare nel viaggio fatto in Brasile per la Giornata Mondiale dei Giova-
ni nel 2013, abbia sottolineato con forza l’importanza di una Chiesa 
che sappia accompagnare e prepari adeguatamente coloro che svol-
gono questo servizio. Si tratta di formare persone capaci di accorda-

re il passo con quello dei fratelli, persone «capaci di scendere nella 
notte senza essere invase dal buio e perdersi; di ascoltare l’illusio-
ne di tanti, senza lasciarsi sedurre; di accogliere le delusioni, senza 
disperarsi e precipitare nell’amarezza; di toccare la disintegrazione 
altrui, senza lasciarsi sciogliere e scomporsi nella propria identità»2. 

Si tratta quindi di un compito fondamentale e decisivo, che so-
prattutto i giovani attendono, per esercitare il quale «serve una 
solidità umana, culturale, affettiva, spirituale, dottrinale […] il 
coraggio di una revisione a fondo delle strutture di formazione e 
di preparazione del clero e del laicato (…) e la saggezza pratica di 
mettere in piedi strutture durevoli di preparazione in ambito loca-
le, regionale, nazionale (…) senza risparmiare forze, attenzione e 
accompagnamento»3.

Ci sembra giusto notare come questo Seminario attesti proprio la 
volontà della Chiesa italiana di impiegare energie e risorse a servizio 
della formazione di coloro che svolgono il ministero di accompa-
gnamento vocazionale, una volontà di antica data, su cui però non 
possiamo adagiarci. 

3. Accompagnamento vocazionale e misericordia: solo 
una provocazione?

Collegare l’accompagnamento vocazionale con la tematica della 
misericordia non è scontato e potrebbe apparirci solo una provo-

1  Questa espressione di Gregorio di Nazianzo è riportata da I. Hausherr, Direction spiri-
tuelle en Orient autrefois, Edizioni Orientalia Christiana, Roma 1955, p. 76.

2   Papa Francesco, Discorso ai Vescovi, ai religiosi, ai seminaristi, 27 luglio 2013.

3   Ibidem.



7VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Nel santuario della divina misericordia

cazione, perché tradizionalmente si ritie-

ne che le persone incamminate a compie-

re scelte radicali abbiano già raggiunto un 

significativo livello di solidità e armonia di 

vita cristiana, per cui le tematiche forti del-

la misericordia non dovrebbero più riguar-

darle. In realtà, un minimo di esperienza di 

accompagnamento ci fa toccare con mano 

quanto i vissuti giovanili di oggi siano se-

gnati da esperienze molteplici e talvolta 

umanamente e moralmente anche molto pesanti, per cui potrem-

mo pensare che la misericordia sia almeno necessaria per accompa-

gnare vocazionalmente i giovani di oggi, per il fatto che arrivano a 

maturare le scelte di vita dopo aver fatto ogni genere di esperienze. 

Se ci limitassimo a giustificare così l’accostamento del tema 

dell’accompagnamento alla misericordia, non coglieremmo la veri-

tà profonda di questa provocazione.

Infatti, accogliere e integrare positivamente la propria umanità 

sotto lo sguardo di Dio, così da lasciare che le ferite e anche il nega-

tivo della propria storia si possano incontrare con il suo amore mi-

sericordioso, riguarda tutti e costituisce uno dei segreti della fedeltà 

vocazionale e della fecondità testimoniale. 

Se nel passato si poteva pensare che l’obiettivo formativo consi-

stesse sostanzialmente nel preservare da comportamenti incoerenti 

e peccaminosi ed eventualmente rimuoverli, così da proiettarsi de-

finitivamente verso mete di grandi ideali evangelici, oggi ci accor-

giamo che le scelte vocazionali più radicali sono realmente possibili, 

umanamente praticabili ed evangelicamente irraggianti solo a con-

dizione che sia avvenuto questo incontro con la misericordia di Dio 

nel concreto della propria esistenza. 

E questo corrisponde al paradigma di Emmaus (Lc 24,1-35). È 

bello constatare che Gesù, quando incrocia i due discepoli sulla via 

verso Emmaus, percorre la strada con loro anche se stanno andan-

do nella direzione sbagliata, li lascia parlare e li ascolta fino in fon-

do, finché dalle pieghe del racconto possa emergere anche la loro 

ferita, l’intima loro delusione: «Noi speravamo che fosse lui a libe-

rare Israele…». 

Collegare l’accompagnamento 
vocazionale con la misericordia 

non è scontato, perché per 
tradizione si pensa che le 

persone incamminate a 
compiere scelte radicali abbiano 

già raggiunto un significativo 
livello di solidità e armonia 

di vita cristiana...



8 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Luciano Luppi

4. Sotto lo sguardo di Dio, misericordia e verità si incon-
trano

Il cammino del nostro Seminario è articolato in quattro moduli 
che abbiamo chiamato “sguardi”: lo sguardo biblico, per entrare e 
fare nostra la compassione misericordiosa di Dio; lo sguardo metodo-
logico, con l’attenzione alla guida spirituale che accompagna “nelle” 
e “dalle” periferie dell’umano, riconoscendosi lui stesso guaritore 
ferito; lo sguardo pedagogico, con una riflessione sul passaggio dal 
senso di colpa al senso del pentimento evangelico e una testimo-
nianza sulle gioie e fatiche dell’accompagnatore; lo sguardo sintetico, 
nel confronto con gli esperti.

La scelta della parola “sguardo” non è casuale. In realtà è proprio 
qui il segreto: che la nostra vita si incontri con lo sguardo misericor-
dioso di Cristo e solo dentro a quello sguardo riusciremo a guardare 
davvero in profondità e in verità – una verità non giudicante, ma 
liberante – anche noi stessi.

Indubbiamente la prima impressione – soprattutto per chi par-
tecipa al nostro incontro per la prima volta – è che questo Semina-
rio proceda un po’ alla rovescia, in quanto la proposta concreta e 
sintetica è collocata alla fine. In effetti siamo convinti che prima è 
necessario dissodare il terreno personale, perché le linee di sintesi 
successive si costruiscano non in astratto, ma dentro di noi, poco 
alla volta, facendo interagire la nostra esperienza con i laboratori, le 
relazioni, le testimonianze e la preghiera.

E tutto ciò riflette la natura del Seminario che vuole essere, per 
gli accompagnatori spirituali vocazionali, un servizio umile, senza 

pretese di dare ricette, patenti e titoli – ci 
sono eventualmente a disposizione altri 
cammini più organici e strutturati – ma 
con l’ambizione di far scoprire e vivere 
l’esperienza di accompagnatori come un 
vero luogo di grazia. È bello aiutare gli 
accompagnatori a rendersene conto, a 

mettersi in gioco, a sentirsi provocati e sospinti verso una rilettura 
più profonda, a una sintesi più alta nel proprio servizio, a maturare 
una passione educativa ancora più grande. 

Il Signore ci fa un regalo incredibile: possiamo fare tante cose 
belle, ma accompagnare le persone a sentire che Dio c’è nella pro-

Il Seminario vuole essere 
un servizio umile, ma con 
l’ambizione di far scoprire 

e vivere l’esperienza di 
accompagnatori come 

un vero luogo di grazia.



9VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Nel santuario della divina misericordia

pria vita, che bussa perché la vita è davvero preziosa, e a riscoprirlo 
passando attraverso tutte le proprie periferie, i propri travagli e le 

proprie lotte, siamo convinti che sia uno dei 
servizi più preziosi e generativi che si pos-
sono rendere agli altri. L’accompagnamen-
to spirituale – dentro la grande maternità 
della Chiesa – è realmente un luogo privile-
giato di esperienza della misericordia.

Se dovessi riassumere con una parola l’auspicio di questo Semi-
nario è che ci possiamo rendere conto – come dice il Salmo – che 
nel cuore di Dio e sotto il suo sguardo misericordia e verità si in-
contrano (cf Sal 84,11). La misericordia ci apre a una maggiore tra-
sparenza, ci permette di fare verità in noi e attorno a noi senza più 
paura, perché la misericordia divina non è semplice condono, ma il 
dono di entrare dentro lo sguardo e il cuore di Dio. 

Attraverso questo servizio di accompagnamento alle scelte di 
vita, operando innanzitutto su noi stessi, lasciando che la sua grazia 
ci lavori, Dio desidera che abbiamo viscere di misericordia, che po-
tremmo tradurre con un’altra parola biblica: la magnanimità. San 
Paolo ne parla come di uno dei tratti inconfondibili dell’uomo spi-
rituale (cf Gal 5,22) e specialmente dell’apostolo (cf 2Tm 3,10; 4,2). 
La magnanimità è frutto dell’agape e germoglia sull’umiltà, come 
un dilatarsi del cuore a misura del cuore accogliente di Dio, come 
un grembo che accoglie perché germogli la vita. 

L’accompagnamento spirituale – 
dentro la grande maternità 
della Chiesa – è realmente 

un luogo privilegiato di 
esperienza della misericordia.



10 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

Accompagnati nella SPIRITUALITÀ
	 dell’AMORE misericordioso

Marina Berardi

Educatrice e consulente familiare, Collevalenza (PG).

doss ier

“G
ratuitamente avete ricevuto, gratuitamente date”: è la 
Parola che mi spinge a condividere quanto io stessa ho 
avuto in dono. Da trentuno anni, infatti, conosco e vivo la 

spiritualità dell’Amore misericordioso e a partire dal 1988 ho avu-

to la grazia di collaborare nel Processo di canonizzazione di Madre 

Speranza, beatificata il 31 maggio 2014. 

È stato il Signore stesso a scegliere Collevalenza per irradiare nel 

mondo il suo Amore e la sua Misericordia.

Il Signore per fare cose grandi e magnifiche – come disse a M. 

Speranza il 14 maggio 1949 – inizia dal nulla, dal poco che abbiamo 

e che siamo, perché si veda che è Lui l’artefice dell’opera.

1. Attirati, guidati e attesi dal Padre

Un tempo, al posto del grande complesso dove sorge il Santua-

rio dell’Amore Misericordioso, sorgeva un roccolo, un bosco in cui 

i cacciatori sistemavano le reti tra gli alberi e una gabbia con gli 

uccelli da richiamo, così da catturare la preda. Gesù, in un’estasi, 

dirà a M. Speranza che vuole trasformare questo roccolo di uccelli 

in un roccolo di anime, attirate dal richiamo del suo amore e della 

sua misericordia. 

M. Speranza, negli anni ‘50, disse agli abitanti di questo paesino: 

«Beata Collevalenza che ha avuto la fortuna, la grazia di essere la sede e il 



11VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ierLa spiritualità dell’amore misericordioso

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita

centro di questo roccolo… Qui verranno anime da tutte le parti del mondo 

perché qui le aspetta l’Amore Misericordioso»1. 

1.1 Collevalenza e il sogno di Dio

M. Speranza giunse a Collevalenza il 18 
agosto 1951, insieme ad una comunità di 
Ancelle dell’Amore Misericordioso, fondate 
a Madrid la notte di Natale del 1930, e alla 
prima comunità di Figli dell’Amore Mise-
ricordioso, fondati a Roma solo tre giorni 
prima, nella solennità dell’Assunta. Sorelle 
e fratelli, generati dalla stessa Madre, for-

mano un’Unica Famiglia religiosa chiamata ad annunciare al mon-
do che Gesù è un «padre e una tenera madre» (El Pan, 2, 67), che 
Dio è famiglia, con una particolare attenzione verso i poveri e verso 
i sacerdoti.

In quel 14 maggio del 1949, M. Speranza annota ancora nel suo 
Diario quanto Gesù le dice: «Finché, anni più tardi, tu col mio aiuto, con 

maggiori angosce, fatiche, dispiaceri e sacrifici, organizzerai un magnifico 

laboratorio, […] un Santuario dedicato al mio Amore Misericordioso, una 

casa per infermi, una per pellegrini, una casa del clero, il noviziato delle 

Ancelle dell’Amore Misericordioso, il seminario dei miei Figli dell’Amore 

Misericordioso» (El Pan, 18, 997).

1.2 Alla scuola del Crocifisso, la vita si fa dono

M. Speranza si è lasciata condurre da Dio e proprio nella Cap-
pella del Crocifisso iniziava la sua giornata, verso le 3 o le 4 del 
mattino. Spesso faceva la Via Crucis perché, come lei diceva, è lì che 
conosciamo fino a che punto Gesù ci ha amati ed è lì che scopriamo 
le esigenze del vero amore.

Lei, che non si è mai seduta sui banchi di scuola, si inginoc-
chiava ai piedi del Crocifisso, il Libro che ha letto per imparare ad 
amare.

1  Madre Speranza, El pan de nuestra casa 21, 16. Tutti gli scritti di Madre Speranza sono 
in lingua spagnola e sono raccolti in una collana di 24 volumi che porta il titolo: El pan 
de nuestra casa. In italiano è stata tradotta una piccola parte dei suoi scritti presenti nella 
collana Scritti di Madre Speranza, Editrice L’Amore Misericordioso, Collevalenza (PG). Da 
ora nel testo, El Pan, seguito dal n. del volume e dalla pagina.

M. Speranza giunse a 
Collevalenza il 18 agosto 1951, 

insieme ad una comunità 
di Ancelle dell’Amore 

Misericordioso e alla prima 
comunità di Figli dell’Amore 

Misericordioso.



12 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

Marina Berardidoss ier

È l’8 dicembre 1930 quando, a Madrid, in una visione Gesù stes-
so le chiede di far realizzare la scultura dell’Amore Misericordioso. 
Non aveva mezzi e da soli due giorni aveva lasciato la Congrega-
zione a cui apparteneva, in attesa di fondare, in una povertà estre-
ma, le Ancelle dell’Amore Misericordioso. Guardando alla magnifi-
ca scultura del Crocifisso custodita nel Santuario, si nota che Gesù 
sembra fiero sulla croce, senza particolari segni di passione, quasi 
a volerci attirare a sé non per quanto ha sofferto, ma per quanto ci 
ha amato. Per M. Speranza tanto più si conosce Gesù, tanto più lo 
si ama; tanto più conosciamo Lui, tanto più conosceremo noi stessi. 
Gesù è ancora vivo sulla croce, mentre volge lo sguardo verso il 
Padre e intercedere per noi: «Padre, perdonali, perché non sanno 

quello che fanno» (Lc 23,34). M. Spe-
ranza spiega che Gesù avrebbe tutti i di-
ritti per pretendere il nostro amore, ma 
non lo fa, piuttosto ce lo offre e attende 
da noi un’adesione libera, per amore. 
Lei auspica che in una comunità, o in 

una famiglia, ognuno arrivi a cedere i propri diritti nell’unico desi-
derio di far felice l’altro.

Amatevi gli uni gli altri come Io vi ho amato (cf Gv 15,12). Questo 
il comandamento lasciatoci da Gesù e scritto sul Vangelo aperto ai 
piedi della croce, il comandamento che ogni vocazione è chiamata 
ad incarnare.

Dietro la croce dell’Amore Misericordioso c’è l’Eucaristia, a ricor-
dare che quell’offerta Gesù la perpetua ancora oggi su ogni altare. 

2. Tutto per Amore 

M. Speranza, nello spiegare ai Figli e alle Ancelle il motto che 
aveva mosso la sua vita, Tutto per Amore, li invitava a viverlo nelle 
piccole cose. Lei stessa, nello scendere in cucina per preparare il 
pranzo, lo faceva come se lo avesse dovuto mangiare Gesù, perché 
ripeteva che in ogni pellegrino c’è Gesù; così in ogni persona che il 
Signore ci mette accanto nel cammino della vita.

2.1 Un Dio per Padre

«Fra i sentimenti, quello che può rimanere più impresso nel cuo-
re e nella mente, al punto da diventarne oggetto e quasi idea fissa 

Gesù avrebbe tutti i diritti per 
pretendere il nostro amore, 

ma non lo fa, piuttosto ce 
lo offre e attende da noi 

un’adesione libera, per amore.



13VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ierLa spiritualità dell’amore misericordioso

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita

è poter chiamare Padre Dio; come pure la Passione del buon Gesù, 
per l’amore e il sacrificio con i quali ci ha riscattati» (El Pan, 9, 107).

M. Speranza non si stanca di esortare: «Tutti dovrebbero com-
prendere che hanno un Padre che non tiene conto, perdona e di-
mentica; un Padre e non un giudice severo; un Padre Santo, pieno 
di sapienza e di bellezza, che sta aspettando il figlio prodigo per 
riabbracciarlo» (El Pan, 21, 263).

Nel suo Diario annota: «Dio è un Padre pieno di bontà che cerca 
con tutti i mezzi di confortare, aiutare e rendere felici i propri figli; 
li cerca e li insegue con amore instancabile, come se Lui non potesse 
essere felice senza di loro» (El Pan, 18, 2).

2.2 Una chiamata e un progetto che vengono da lontano

Facciamo un passo indietro per incontrare le umili origini della 
Beata M. Speranza. Maria Josefa è nata a Santomera (Spagna) nel 
1893, prima di nove figli. Ha vissuto in una baracca e non ha mai 
frequentato la scuola. Provvidenzialmente, però, è stata mandata 
a servizio a casa del parroco dove, grazie alle due sorelle di lui, ha 
imparato a leggere e scrivere. È qui, probabilmente, che inizia a 
portare nel cuore un amore speciale per i Sacerdoti.

L’istituto in cui entrò per farsi religiosa era ormai in via di estin-
zione e nel 1921 si unì a quello delle Claretiane. M. Speranza, nel 
dicembre del 1930, uscì dall’istituto per fondare le Ancelle dell’A-

more Misericordioso, che inizialmente si 
configurarono come Associazione civile. È 
questo che, nonostante il contesto socio-
politico di allora, permise a M. Speranza 
di aprire numerosi collegi, di collaborare 
con la nunziatura al rimpatrio dei bambini 
deportati all’estero durante la guerra civile 

spagnola, di assistere le tante povertà.
Per portare a compimento il progetto, in quegli anni il Signore 

le mise affianco Maria Pilar de Arratia, una benestante che donò le 
sue case per l’accoglienza dei bisognosi, ma dalla quale M. Speran-
za non prenderà denaro. Maria Pilar condivise una vita semplice, 
di lavoro, ma soprattutto l’ideale, tanto che nel 1936 la seguirà 
fino in Italia dove, nell’agosto 1944, morirà vestendo l’abito di 
Ancella. 

M. Speranza, nel dicembre 
del 1930, uscì dall’istituto 

per fondare le Ancelle 
dell’Amore Misericordioso, che 

inizialmente si configurarono 
come Associazione civile.



14 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

Marina Berardidoss ier

Seguirono gli anni del dopoguerra in cui a M. Speranza e alle 
sue suore sarà chiesto di aprire una cucina economica per i poveri. 
L’agosto del 1951 segnò invece la fondazione della Congregazione 
maschile e l’inizio dell’ultimo grande progetto: Collevalenza.

2.3 La portinaia del Buon Gesù

In un quadro esposto nella saletta in cui lei riceveva i pellegrini 
e in quello scoperto il giorno della sua beatificazione, M. Speranza è 
raffigurata con le braccia aperte, in un gesto di accoglienza, quasi a 
voler custodire e fare – come lei stessa dice – «da portinaia per colo-
ro che soffrono e vengono a bussare a questo nido d’Amore…» (El 

Pan, 20, 641). Spesso passava le notti a parlare al Signore di quanti 
le avevano affidato una sofferenza, un dolore. Nell’avvicinarla si 
sperimentava esistenzialmente di essere di fronte a una madre, alla 
relazione giusta. Molti sono coloro che si sono sentiti custoditi e 
accompagnati da lei verso scelte impegnate di vita.

Lei godeva delle più piccole cose, aveva uno spirito grato, gio-
viale, si fidava del Signore. Ho sentito tante volte P. Mario Gialletti 
raccontare la prima estasi a cui assistette, durante la quale la Madre 
diceva al Signore: «…le galline non fanno l’uovo; io le ho tastate 
tutte e non hanno l’uovo… E allora che cosa gli do da mangiare a 
tutti questi bambini?»2. Era una persona concreta, certa che Dio 
si interessa delle nostre piccole cose. Anche lei, però, quando Lui 
sembrava tardare, sperimentava paura e dolore, salvo poi ricordare 
che il Signore stringe ma non affoga. 

M. Speranza, era sempre pronta a baciare la croce e a dire il 
suo fiat: «Oggi posso solo dirti che, no-
nostante il mio dolore per le cose che 
stanno succedendo, non voglio rinne-
garti; però provo grande pena vedendo 
che non sperimento in questi giorni le 
dolcezze dell’amore e come vedi non so 
dirti niente, solo ripeterti: si compia in 
me la tua divina volontà anche se mi fa 
molto soffrire, anche se non la capisco e 

2  M. Gialletti, Madre Speranza, Ed. L’Amore Misericordioso, Collevalenza (PG) 2002, p. 
233.

«Oggi posso solo dirti che, 
nonostante il mio dolore per 

le cose che stanno succedendo, 
non voglio rinnegarti; 

però provo grande pena 
vedendo che non sperimento 

in questi giorni le dolcezze 
dell’amore».



15VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ierLa spiritualità dell’amore misericordioso

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita

anche se non la vedo» (El Pan, 18, 1370). M. Speranza ancora oggi 
continua ad essere un chicco di grano, un pane spezzato, un flauto 
per richiamare le anime, una scopa, un fazzoletto per asciugare le 
lacrime e la portinaia di coloro che soffrono.

2.4 L’Acqua dell’Amore Misericordioso

Nel 1960, secondo le indicazioni avute in un’estasi, M. Speranza 
fece scavare per cercare l’acqua dell’Amore Misericordioso. In fondo 
al pozzo, infatti, è stata messa una pergamena in cui è scritto: «De-
creto: A quest’acqua e alle piscine va dato il nome del mio Santua-
rio. Desidero che tu dica, fino ad inciderlo nel cuore e nella mente 
di tutti coloro che ricorrono a te, che usino quest’acqua con molta 
fede e fiducia e si vedranno sempre liberati da gravi infermità; e che 
prima passino tutti a curare le loro povere anime dalle piaghe che 
le affliggono per questo mio Santuario dove li aspetta non un giu-
dice per condannarli e dar loro subito il castigo, bensì un Padre che 
li ama, perdona, non tiene in conto, e dimentica» (El Pan, 24, 74).

Gesù prometterà di guarire da malattie fisiche quali il cancro e la 
leucemia, segno del peccato mortale, e la paralisi, segno del peccato 
veniale.

M. Speranza si interessava di seguire i lavori, era vicina agli 
operai, incoraggiandoli, anche perché tante furono le difficoltà per 

realizzare il pozzo. Il demonio – o il tiñoso, 
come era solita chiamarlo – ha ostacolato in 
molti modi il ritrovamento di quest’Acqua, 
in un luogo dove questa scarseggiava, tanto 
che per il fabbisogno degli abitanti provve-
devano con un autobotte da Todi. L’amore 
autentico si trova scavando, nell’incontro 

con Gesù e nella preghiera. M. Speranza invitava a bere l’acqua e a 
pregare la Novena all’Amore Misericordioso.

2.5 Giovanni Paolo II pellegrino al Santuario

Era il 9 settembre 1965 quando M. Speranza disse: «La notte 
scorsa mi è stato detto: un giorno il Vicario di Cristo verrà a visitare 
il Santuario del Suo Amore Misericordioso».

Questa profezia si compirà il 22 novembre 1981, quando, in una 
giornata di fitta nebbia, Giovanni Paolo II si recò pellegrino a Col-

L’amore autentico si trova 
scavando, nell’incontro con 

Gesù e nella preghiera. 
M. Speranza invitava a bere 

l’acqua e a pregare la Novena 
all’Amore Misericordioso.



16 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

Marina Berardidoss ier

levalenza. Il cerimoniale non prevedeva che avesse incontrato la 
Madre, ma quando la vide seduta su una sedia a rotelle nel salone 
oggi a lui dedicato, si chinò e baciò con tenerezza questa fedele figlia 
della Chiesa. Un corpo consumato in un incondizionato dono di sé 
per l’annuncio di quell’Amore Misericordioso, oggetto dell’Encicli-
ca Dives in Misericordia, pubblicata solo un anno prima.

A partire dalla sua personale e dolorosa esperienza, volle venire 
a ringraziare il Signore di aver avuto salva la vita e «a professare che 
l’Amore misericordioso è più potente di ogni male, che si accavalla 
sull’uomo e sul mondo». Terminò dicendo: «Prego insieme con voi 
per implorare quell’Amore misericordioso per l’uomo e per il mon-
do nella nostra difficile epoca».

Lasciamo a Papa Francesco l’esortazione finale: «C’è tanto biso-
gno oggi di misericordia […]: Avanti! Noi stiamo vivendo il tempo 
della misericordia, questo è il tempo della misericordia!»3.

3  Papa Francesco, Saluto rivolto ai Laici dell’Amore Misericordioso dopo l’Angelus 
dell’11/1/2015.



17VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita

Gesù, epifania del volto 
	 misericordioso del Padre

Rosanna Virgili

Docente di Sacra Scrittura all’Istituto Teologico Marchigiano, Ancona.

doss ier

G
esù, percorrendo tutte le città e i villaggi, insegnava nelle loro 
sinagoghe, annunciava il vangelo del Regno e guariva ogni 
malattia e infermità. Vedendo le folle stanche e sfinite come 

pecore che non hanno pastore provò per loro un sentimento di tenerez-

za materna. Allora disse ai suoi discepoli: «La messe è abbondante, 

ma sono pochi gli operai! Pregate dunque il signore della messe, 

perché mandi operai nella sua messe!»1.

L’inizio di questa piccola pericope è una sorta di sommario di 

quanto Gesù faceva nella sua attività missionaria, nel suo ministero 

del Regno dei Cieli (cf Mt 4,23). Il versetto 35 costituisce una sintesi 

di tutto il suo lavoro, espressa con quattro verbi: percorreva, inse-

gnava, annunciava, guariva. Un quartetto d’opera nel concerto del 

Vangelo di Gesù! 

Il primo suono è quello dei piedi che procedono senza stancarsi, 

quasi “avvolgendo” (periàghein: condurre, portarsi su, avvolgere) 

“tutte” (pàsas) le città e i villaggi; piedi che girano attorno ad un 

terra sacra che è, allo stesso tempo, promessa e straniera. 

Il secondo suono è quello della bocca (didàskein: fare scuola, inse-

gnare, trasmettere e far assorbire una conoscenza) da cui escono le 

parole, i consigli, la pedagogia, la testimonianza. 

1  Traduzione di R. Manes, I Vangeli tradotti e commentati da quattro bibliste, Ancora, Milano 
2015. 



18 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Rosanna Virgili

Il terzo suono è quello del cuore che grida per condividere l’an-
nuncio ricevuto (kerùssein: annunciare, gridare una grande gioia, 
una novità che trasforma la morte in vita). Una forza che non si può 
trattenere, ma che si deve inevitabilmente passare ad altri, conta-
giare al mondo. 

Il quarto suono è quello delle mani che toccano la ferita dell’altro 
e nell’amore che portano con sé riescono a guarirlo (therapeùein: 
risanare, riportare all’integrità, sciogliere il dolore). 

Tutta l’opera terrena di Gesù si rias-
sume in queste quattro azioni e si può 
mettere in parallelo con quanto accadde 
a Mosè sul monte Sinai (cf Es 3,1-11).
Vedendo un roveto che bruciava senza 
consumarsi Mosè si tolse i sandali e a 
piedi nudi gli girò intorno come si fa ri-

spetto a un luogo sacro. Esso era, in effetti, teatro della presenza di 
Dio. In quel luogo, iniziò, poi, un lungo tempo di parole tra la Voce 
che veniva dal fuoco e la bocca di Mosè: Dio gli parlava e Mosè non 
capiva. Mosè faceva domande e Dio rispondeva. Così pian piano 
maturò in Mosè una prima conoscenza di Dio. Poi venne il mo-
mento dell’annuncio: «Qual è il tuo Nome?» chiese Mosè. «Io sarò quel 

che sarò» rispose la Voce dal fuoco mettendo il suo Nome nel cuore 
del più grande profeta di Israele. Infine il Signore, il Dio del Sinai, 
inviò Mosè a guarire il suo popolo schiavo in Egitto, concedendogli 
di operare segni e prodigi: «Il Signore gli disse ancora: introduci la mano 

nel seno! Egli si mise nel seno la mano e poi la ritirò: ecco, la sua mano era 

diventata lebbrosa, bianca come la neve. Egli disse: Rimetti la mano nel 

seno! Rimise nel seno la mano e la ritirò fuori: ecco era tornata come il resto 

della sua carne» (Es 4,6-7). La mano di Mosè avrebbe fatto meravi-
glie: avrebbe guarito Israele dal “male” della schiavitù e l’avrebbe 
risanato e reso un popolo libero.

1. Un Dio misericordioso?

Restiamo nella storia di Mosè per conoscere il Volto del Dio del-
la Misericordia. Iniziamo con una domanda che potrebbe sembrare 
provocatoria: ma il Volto di Dio – nella storia dell’Esodo – è sempre 
misericordioso? Per rispondere a questa domanda dobbiamo seguire 
il racconto del cammino di Israele nel deserto del Sinai (cf Es 19-40). 

Tutta l’opera terrena di Gesù si 
riassume nelle quattro azioni 

del percorrere, insegnare, 
annunciare, guarire e si può 

mettere in parallelo con quanto 
accadde a Mosè sul monte Sinai



19VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Gesù, epifania del volto misericordioso del Padre

Una volta arrivati alle falde del monte, 
gli Ebrei ricevettero dal Dio che li aveva 
fatti uscire dall’Egitto, «sollevandoli su ali di 

aquile» (cf Es 19,4), una proposta: stipulare 
con Lui un’Alleanza. Diversi erano i diritti 

e i doveri in questo Patto che rendeva pari i due contraenti: il Si-
gnore si impegnava a condurre Israele nella terra promessa, men-
tre Israele si impegnava ad «ascoltare la sua Voce e a custodire la sua 

Alleanza» (cf Es 19,5). 
L’ascolto della voce del Signore consisteva nella fiducia in Lui 

che si manifestava anche attraverso la sequela di Mosè; il custodire 
la sua Alleanza chiedeva un amore vero e sincero da parte di Israele 
e contemplava anche l’osservanza delle sue leggi, prime fra tutte 
quelle del Decalogo (cf Es 20,1-17). A tale proposta tutto il popolo 
di Israele disse “sì”, impegnandosi solennemente verso Dio e verso 
la sua Legge, dapprima con la parola (cf Es 19,8: «Tutto il popolo rispo-

se insieme e disse: quanto il Signore ha detto noi lo faremo») e poi con un 
rito di sangue (cf Es 24,6-8: «Mosè prese la metà del sangue e la mise in 

tanti catini e ne versò l’altra metà sull’altare. Quindi prese il libro dell’Al-

leanza e lo lesse alla presenza del popolo. Dissero: Quanto ha detto il Signore 

lo eseguiremo e vi presteremo ascolto. Mosè prese il sangue e ne asperse il 

popolo, dicendo: Ecco il sangue dell’Alleanza che il Signore ha concluso con 

voi sulla base di tutte queste parole»). 
Un patto di sangue, dunque, coinvolge ed impegna sia Dio, sia 

Israele, quindi una “questione di vita o di morte”! Sul piano rela-
zionale, infatti, sia l’uno, sia l’altro contraente acquistano il potere 
sulla vita o sulla morte dell’alleato. Se Israele non osserva la Leg-
ge, Dio potrà metterlo a morte, venendo meno al suo impegno di 
condurlo sino alla terra promessa. Ma anche Israele potrà disfarsi 
di Dio, quando lo vorrà, sostituendolo con un altro “dio”. È quanto 
farà molto presto Israele, dimenticandosi del Signore e fabbricando-
si un vitello d’oro da adorare al posto di Yhwh (cf Es 32).

2. L’infedeltà di Israele

Il Patto di Alleanza aveva avuto bisogno di un “mediatore”: 
Mosè. Chiamato da Dio (cf Es 3-4), il figlio di Amram, che era stato 
allevato a casa della figlia del Faraone (cf Es 2), era diventato l’uo-
mo del Signore del Sinai. A lui Yhwh aveva rivelato il suo nome 

Arrivati alle falde del monte, 
gli Ebrei ricevettero da Dio

una proposta: stipulare 
con Lui un’Alleanza



20 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Rosanna Virgili

pur di persuaderlo a diventare il liberatore del popolo schiacciato in 

Egitto (cf Es 3,14). 

E Mosè, con accanto suo fratello Aronne, aveva, infine, accet-

tato un compito così bello e gravoso. Sulle spalle della fede e della 

fedeltà di Mosè, Yhwh caricò la missione di far sì che l’Alleanza con 

il suo popolo non venisse mai meno, portandosi via anche la spe-

ranza di un luminoso destino. Mosè si legò a doppio filo in questo 

impegno: sarà lui a mediare la stipulazione dell’Alleanza, ma anche 

a difenderla una volta suggellata. 

Questo compito non fu facile perché Israele si rivelò presto inca-

pace di restare fedele a quanto aveva formalmente giurato. Yhwh 

aveva detto: «Non ti farai idolo né immagine alcuna di quanto è lassù nel 

cielo, né di quanto è quaggiù sulla terra, né di quanto è nelle acque sotto 

la terra. Non ti prostrerai davanti a loro e non li servirai» (Es 20,4-5). 

Ma pochi giorni dopo aver proclamato la sua ubbidienza, gli Ebrei 

si fabbricarono un vitello d’oro: l’idolo di un animale! Quando il 

Signore si accorse di ciò, chiamò Mosè e gli disse: «Si sono fatti un 

vitello di metallo fuso, poi gli si sono prostrati dinanzi, gli hanno offerto 

sacrifici ed hanno detto: Ecco il tuo Dio, Israele, colui che ti ha fatto uscire 

dalla terra d’Egitto!» (Es 32,8-9). La fedeltà di Israele è avventizia 

come un «sogno al mattino, come l’erba che germoglia; al mattino fiorisce, 

germoglia, alla sera è falciata e dissecca» (Sal 90,5-6); un popolo appena 

uscito dalle condizioni della schiavitù non riesce a gestire la libertà. 

Non sa ancora che ci può essere un dio 

che non opprime, non sottomette, non 

chiede sacrifici. Non si capacita che Dio 

possa essere un alleato, un compagno, 

uno che si coinvolge con la sua causa e 

la sua miseria senza chiedere nulla in 

cambio, se non la fede. La strada della li-

bertà è, innanzitutto, interiore. Per que-

sto Israele, che era nato e cresciuto con 

la mentalità dello schiavo, vorrebbe cre-

dere nella possibilità e nel dono della libertà, ma rischia, purtroppo, 

di ricadere nella logica del dovuto, del mercato, dell’idolatria.

Israele non sa ancora che ci può 
essere un dio che non opprime, 

non sottomette, non chiede 
sacrifici. Non si capacita 

che Dio possa essere un alleato, 
un compagno, uno che si 

coinvolge con la sua causa 
e la sua miseria senza chiedere 

nulla in cambio, se non la fede.



21VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Gesù, epifania del volto misericordioso del Padre

3. L’ira di Dio

Come reagisce Yhwh dinanzi a questa prima, grande defezione 
di Israele? Forse non come ci aspetteremmo. Egli, infatti, si rivolge 
a Mosè e gli dice: «Ora lascia che la mia ira si accenda contro di loro e li 
divori. Di te, invece, farò una grande nazione» (Es 32,10). 

Sentiamo i toni violenti, intravediamo il Volto ottenebrato di Dio, 
che vuole “divorare” il suo popolo. Non c’è 
misericordia! C’è coerenza con quanto nel 
Patto era stato stabilito. Però Dio si rivol-
ge a Mosè e non direttamente agli Ebrei 
che sono alle falde del Sinai. Sembra qua-
si chiedere al suo profeta che gli permetta 
di fare ciò che vorrebbe («...lascia che la mia 
ira…»). Mette, addirittura, in imbarazzo il 
suo uomo di fiducia quando gli propone di 

fare con lui un’altra “nazione”. Dio mette alla prova Mosè, nel gior-
no in cui vuole punire il suo popolo. 

4. Il Volto di Mosè

Ma Mosè non acconsente. Egli resiste alla tentazione di iniziare 
un’altra storia e abbandonare – definitivamente – gli Israeliti al loro 
destino. Quanto già li aveva sopportati egli stesso! Avevano iniziato 
a lamentarsi non appena il Mar Rosso si era ritirato e il deserto era 
apparso ai loro occhi. Da quel giorno in poi non avevano mai smes-
so di mormorare e protestare contro di lui, di accusarlo di averli 
portati nel deserto a morire, di contristargli l’animo con la querela 
della sete, la fame e l’incredulità (cf Es 15,22-17,7). 

Ma Mosè ama il suo popolo. Non meno di quanto non ami Dio 
stesso. E la sua reazione alle dure parole di Yhwh è sorprendente: 
«Mosè supplicò il Signore suo Dio e disse: Perché, Signore, si accenderà la 
tua ira contro il tuo popolo che hai fatto uscire dalla terra d’Egitto con 
grande forza e con mano potente? (…) Convertiti, Signore, dall’ardore del-
la tua ira, pentiti (“cambia scelta”) rispetto al male verso il tuo popolo, 
ricordati di Abramo, di Isacco, di Israele, tuoi servi ai quali hai giurato per 
te stesso, dicendo: renderò la loro posterità numerosa come le stelle del cielo» 
(Es 32,11-13). 

La domanda di Mosè («Perché?») è dialettica: non vuole sapere 
la ragione dell’ira divoratrice di Dio, perché essa gli è ben chiara! 

Intravediamo il volto 
ottenebrato di Dio: non c’è 
misericordia! C’è coerenza 

con quanto nel Patto era stato 
stabilito. Però Dio si rivolge 

a Mosè, il suo uomo di fiducia, 
e non direttamente agli Ebrei 
che sono alle falde del Sinai.



22 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Rosanna Virgili

Mosè conosce benissimo gli obblighi dell’Alleanza da pochi giorni 
celebrata (cf Es 24,1-8). Il suo è un “perché” di contrasto all’inten-
zione – pur scontata! – di Dio. Se nel Codice era scritto che l’infedel-
tà dovesse essere punita con la morte, Mosè si ribella proprio a que-
sta “giustizia” che sentenzia la fine della speranza per gli Israeliti.

«Convertiti» dice Mosè a Dio, «torna indietro» da questa decisione! 
Se pur meritino che Tu li divori, non farlo, Signore! Le parole di 
Mosè sono toccanti e spregiudicate, accorate e impudenti. «Pentiti 

rispetto al male verso il tuo popolo» incalza ancora, chiedendo a Dio di 
cambiare la sua ira in compassione (dall’ebraico: nicham ‘al: indi-
ca la possibilità di revocare un procedimento di condanna, cf Ger 

18,8.10). Mosè supplica Dio di non fare il male al suo popolo! Con-
sidera la sentenza di condanna per l’idolatria una decisione cattiva, 
di male. Insinua la misericordia nel circuito della giustizia, mostran-
do che la giustizia senza misericordia può diventare un “male”, a 
dispetto di quanto si potrebbe pensare (cf Dt 30,15ss). 

Tale cambiamento di rotta, tale decisione contrapposta a quella 
espressa da Yhwh, Mosè la chiede in nome della memoria del Suo 
giuramento che ha fatto a Israele, in nome, insomma, del suo amo-
re verso di lui. «Ricordati di Abramo», implora Mosè il Signore del 
Sinai, non dimenticare quanto amore hai messo nelle sue viscere 
fin dall’inizio e per tutte le generazioni scaturite dai suoi lombi! Ri-
cordati dei tuoi figli, dice Mosè a Dio! 

Triplice è la supplica, assoluta l’intensità con cui Mosè la rivol-
ge, finché non ottiene quanto invoca ed implora: «Il Signore si pentì 

di tutto il male che aveva minacciato di fare 

al suo popolo» (Es 32,14). Potenza della 
voce del profeta, grandezza dell’amore 
di lui presso il cuore di Dio: Mosè riesce 
a “convertire” Dio e a far sì che le tavole 
della Legge vengano riscritte, dopo esse-
re state distrutte dall’infedeltà di Israele. 
Mosè spinge Dio a credere ancora nel 

suo popolo ingrato e idolatra. E Yhwh si lascia persuadere e gli dice: 
«Taglia due tavole di pietra come le prime (…) Il Signore, Dio misericordio-

so, pietoso, lento all’ira, ricco di amore e fedeltà, che perdona la colpa, la 

trasgressione e il peccato, che conserva il suo amore per mille generazioni» 
(Es 34,6-7). 

Triplice è la supplica, assoluta 
l’intensità con cui Mosè 

la rivolge, finché non ottiene 
quanto invoca ed implora: 

«Il Signore si pentì di tutto 
il male che aveva minacciato 

di fare al suo popolo».



23VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Gesù, epifania del volto misericordioso del Padre

Il primo grande atto di tradimento di Israele è stato l’occasione 
perché il Signore facesse conoscere la sua misericordia, rivelando 
un Volto ancora non del tutto evidente di sé, quello più intimo e 
profondo, da cui il suo popolo ricevette il perdono e la vita di nuovo.

Perché ciò accadesse furono necessarie la persona e l’opera di 
Mosè, il suo cuore sedotto da due amori: quello verso Dio e quello 
verso il popolo. Un profeta che si fece intreccio di queste due inna-
morate distanze: il Dio del cielo e un pugno di migranti che attra-
versava il deserto del Sinai.

5. Il Volto del Padre nella tenerezza del Figlio

Del Volto di questo Dio misericordioso e ricco di amore, uno 
specchio perfetto è il Volto di Gesù. Tornan-
do al testo di Matteo riprendiamo i quattro 
verbi della sua attività terrena: percorreva, 

insegnava, annunciava, guariva.

La sintesi di essi è resa nel verbo: “provò tenerezza” (esplanchnís-

the). Un verbo che indica il sentire del grembo, della parte più in-
tima e bassa degli organi interni del corpo: ta splánchna che vuol 
dire “utero”, se si tratta del corpo femminile, oppure “viscere”, se 
si tratta del corpo maschile. Quel membro, diverso nella donna e 
nell’uomo, dove risale o si adagia la vita nascente. 

Tutta la missione di Gesù, espressa con la voce, con la bocca, con 
il cuore, con le mani, nasce e viene dalle sue viscere, dal suo istinto 
di dare la vita, riscattandola, risanandola, salvandola, facendola ri-
sorgere. Questa è la misericordia! Quel “morso” che prende l’intimo 
del nostro corpo – sia di donne, sia di uomini – e pretende di dare, 
ridare, far rifiorire la vita, restituirla alla dignità, alla salute, alla 
libertà, alla bellezza. 

Oltre ad essere specchio del Volto del Padre, di quel Dio sensibile 
e stupendo che sul Sinai si mostrò in tutta la sua clemenza e la sua 
grazia, Egli è anche la “misericordia” stessa del Padre. L’espressione 

ta splánchna viene anche usata, infatti, nel greco ellenistico, per in-
dicare il “figlio” (cf Fm 12). Gesù, nella sua stessa persona, nel suo 
stesso corpo, è “viscere” di Dio. E tutto l’amore con cui attraversa-
va città e villaggi, guarendo e consolando il corpo e il cuore della 
gente, era “grembo” di una nuova creatura che i lombi del Padre 
stavano generando. 

Il Volto di Gesù è lo specchio 
perfetto del Volto di Dio 

misericordioso e ricco di amore. 



24 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Rosanna Virgili

6. La messe è molta

L’esempio di Mosè ci dice quanto sia importante la figura di un 
profeta, di un mediatore, di un anello che tenga unita l’Alleanza 
tra Israele e Dio. L’esempio di Gesù ci dice quanto sia importante 
la Persona del Figlio, perché le viscere di Dio diventino feconde di 
salvezza per tutti i poveri, i malati, i maledetti, i disperati. «La mes-
se è abbondante – dice Gesù – ma gli operai sono pochi» (Mt 9,37). La 
“messe” dei bisognosi di misericordia è molta, occorre mettersi in 
gioco perché a tutti possa arrivare la vitale tenerezza del grembo 
dell’amore gratuito, asimmetrico, infinito e sconcertante di Dio. 

È indispensabile che anche noi ci met-
tiamo in mezzo: come supplici e come 
levatrici della vita che viene dall’Amore 
senza condizioni, l’amore che non fa i 
conti del “dare e avere”, fresco e dimen-
tico come la brezza del mattino. 

Una maestra di supplica è la donna 
pagana che abitava nella regione di Tiro 
(cf Mc 7,24-30). Ella «aveva una figlioletta 

posseduta da uno spirito impuro» e quando seppe che Gesù passava 
di là andò a gettarsi ai suoi piedi, supplicandolo di liberare la sua 
creatura. Conosciamo la risposta dura di Gesù che volle ricordare 
la corsia preferenziale dei Giudei rispetto al diritto sul suo “pane”, 
di fronte a ciò che spettava ai pagani. Ma la donna non si fermò ed 
ebbe il coraggio di contestare la convinzione di Gesù, similmente 
a come Mosè aveva contestato l’ira di Yhwh verso il suo popolo. 
«Signore anche i cagnolini sotto la tavola mangiano le briciole dei figli» 
(Mt 7,28) ella obiettò con ansia e concretezza. Come a dire: tu hai 
ragione, Signore, che siano i figli ad avere il diritto di mangiare il 
pane alla mensa, ma c’è qualcosa che va oltre l’ordine e la giustizia, 
il diritto e la tradizione: è il bisogno di vivere! Anche i cani ce l’han-
no e pertanto è lecito spostare i paletti del diritto, fosse anche quello 
biblico e quello divino!

La misericordia, anche in questo rac-
conto, è quella ragionevolezza che va ol-
tre gli schemi e le gerarchie di ciò che è 
giusto e ciò che è ingiusto; ciò che è leci-
to e ciò che è illecito, per servire concre-

Anche noi dobbiamo metterci 
in mezzo: come supplici e come 

levatrici della vita che viene 
dall’Amore senza condizioni, 
l’amore che non fa i conti del 

“dare e avere”, fresco 
e dimentico come la brezza

del mattino.

La misericordia va oltre gli 
schemi e le gerarchie di ciò che 

è giusto e ciò che è ingiusto, per 
servire concretamente la vita. 



25VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Gesù, epifania del volto misericordioso del Padre

tamente la vita. Solo l’Amore genera vita e futuro. Occorre crederci 
come quella donna che, pur essendo straniera («era di lingua greca», 
Mc 7,26), conosceva ciò che soltanto può dare pace all’umanità: la 
“giustizia” dell’Amore. 

«Pregate dunque il signore della messe, perché mandi operai nella sua 
messe!» (Mt 9,38) conclude il testo di Matteo nelle parole di Gesù. 
I Dodici entreranno nel campo di questo grande impegno (cf Mt 
10,1-42). Facciamolo anche noi. 



26 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

Accompagnare oggi 
“NELLE E DALLE” 
	 periferie dell’umano

Paolo Scquizzato
Formatore e responsabile della Casa di spiritualità “Mater Unitatis”, Druento (TO).

doss ier

P
rima di intraprendere con timore e tremore il lungo viaggio 
verso le periferie dell’altro, è necessario compiere, come diceva 
Martin Buber, il viaggio più drammatico e difficile che esista, 

ossia quello verso se stessi. Occorre inabissarsi, come palombari del-

lo spirito, all’interno del proprio mondo interiore, per poi accorgersi 

che per questo luogo misterioso e profondo non esistono mappe di 

alcun tipo o navigatori satellitari. 

Nell’intimo di noi stessi, abisso e deserto insieme, si prenderà co-

scienza delle molte ferite che ci abitano – inferteci chissà quando 

–, sogni mai realizzati, ombre, limiti, fragilità, peccati e comunque 

tanto dolore. Per questo siamo così soliti navigare per altri mari, più 

certi, meno perigliosi e comunque sempre in superficie. Qui è solo 

calma piatta. Tutto ben definito, prevedibile, sicuro e rassicurante. 

Ma chi vive sempre sulla superficie delle cose, e quindi, in ultima 

analisi, fuori di sé, è un uomo slogato, letteralmente “senza luogo”. 

Occorre prendere coscienza del mondo che ci portiamo dentro. 

Riconoscere i mostri che ci abitano e che tanto fanno paura. Quelli 

che un certo moralismo esasperato ci ha insegnato che non è bene 

avere, ma che il Vangelo invita al contrario, una volta riconosciuti e 

chiamati per nome, ad arrivare anche ad amarli, per poi con stupo-

re constatare che – come avviene nelle favole – addomesticati, sono 

in realtà preziosi alleati affinché la “principessa” possa essere libera-

ta, ossia che il proprio vero sé possa vivere felice e contento. 



27VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Accompagnare “nelle e dalle” periferie dell’umano

1. Trasformare le ferite in perle?

La perla è splendida e preziosa. Nasce dal dolore. Nasce preci-
samente nel momento in cui un’ostrica viene ferita. Quando un 

corpo estraneo – un’impurità, un granello 
di sabbia – penetra al suo interno ferendola, 
la conchiglia inizia a produrre una sostanza 
(la madreperla) con cui ricopre l’impurità 

al fine di proteggere la propria membrana indifesa. Alla fine si sarà 
formata una bella perla, lucente e pregiata. 

Se non viene ferita, l’ostrica non potrà mai produrre perle, per-
ché la perla è solo una ferita cicatrizzata. 

Quante ferite ci portiamo dentro, quante sostanze impure ci abi-
tano? Limiti, debolezze, peccati, incapacità, inadeguatezze, fragilità 
psico-fisiche... E quante ferite nei nostri rapporti interpersonali? La 
questione fondamentale per noi non sarà tanto cercare di sbaraz-
zarcene, ma piuttosto porci una domanda: come posso trasformare tut-
to ciò in positività? Come posso trasformare le ferite in perle? 

Ogni accompagnatore dovrebbe cominciare proprio da questa do-
manda: come vivo il mio mondo interiore, soprattutto quando lo 
riconosco abitato da zone umbratili? 

Occorrerebbe giungere ad avvolgere le nostre ferite interiori con 
quella sostanza cicatrizzante che è l’amore: unica possibilità di cre-
scere e di vedere le proprie impurità diventare perle. 

L’alternativa sarà sempre tormentarci con continui e dannosi 
sensi di colpa per ciò che non dovremmo essere e per ciò che non 
dovremmo provare, ma soprattutto saremo portati a coltivare risen-
timenti nei riguardi degli altri per le loro debolezze, per quello che 
sono, per come si comportano, per ciò che vivono, ossia in un modo 
sempre molto diverso da come vorremmo. 

L’idea che spesso ci portiamo dentro è che dovremmo essere in un 
altro modo: per essere accettati da noi stessi, dagli altri e da Dio, non 
dovremmo avere dentro di noi quelle impurità indecenti. Vorremmo 
essere semplici “ostriche vuote”, senza corpi estranei di vario gene-
re, dei “puri” insomma. Ma questo è impossibile, e anche qualora ci 
scoprissimo tali, ciò non significherebbe che siamo dei “puri” e che 
non siamo mai stati feriti. Semplicemente che non lo riconosciamo, 
non riusciamo ad accettarlo. Non abbiamo saputo perdonarci e per-
donare, comprendere e trasformare il dolore in amore. 

La perla è splendida e preziosa. 
Nasce dal dolore, nel momento 

in cui un’ostrica viene ferita. 



28 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Paolo Scquizzato

È fondamentale giungere a comprendere l’importanza – in noi 
e fuori di noi, nelle nostre relazioni – della presenza dei limiti, del-

le ferite, delle zone d’ombra; capire, alla 
luce del messaggio evangelico, che tutto 
ciò che del nostro ed altrui mondo inte-
riore è segnato dall’ombra e dal limite, 
è l’unica nostra ricchezza, e che proprio 
lì è possibile fare esperienza della nostra 
salvezza. Insomma, che non vi è nulla 

dentro di noi che meriti di essere gettato via. 
«Tutto può essere trasformato in grazia, persino il peccato, diceva 

Agostino. Persino la nostra sessualità ferita e le nostre nevrosi, ag-
giungeremo noi, a condizione di farne un’occasione per aprirsi, per 
accogliere e condividere. Avremmo perciò torto a disprezzarle. Dob-
biamo invece imparare a farne buon uso. Sono materia di santità»1.

2. Feriti… ma profondamente amati

Se cominciamo a ragionare in questo modo, vuol dire che si è 
compiuta in noi la vera conversione, la matànoia evangelica: cam-

biamento di mentalità. Avremmo fatto nostro un pensiero “altro”, sa-
remmo finalmente giunti a non pensare più che la purezza, l’assenza 
di debolezza e di peccato, siano la nostra salvezza, ma proprio il 
contrario. La salvezza, la santità sarà piuttosto renderci conto della 
nostra verità, che siamo feriti, limitati, fragili, ma proprio per questo 
oggetto dell’amore folle di un Dio che – proprio perché siamo fatti così 

– viene a visitarci e a vivere di noi (cf Lc 5,31-32).
Il Vangelo ci rivela continuamente che tutto ciò che ha il sapore 

del limite, racchiude in sé anche la possibilità del suo compimento. 
Dobbiamo deciderci – e aiutare chi ci è affidato a decidersi – da 

che parte stare: se optare per la forza o per la debolezza che ci abita. 
Un terzo non è dato. Gesù l’ha insegnato chiaramente da che parte 
stare: continuamente nel Vangelo ci viene ricordato che la nostra 
inadeguatezza, la nostra debolezza è una forza più grande di ogni 
altra, poiché possiede la forza stessa di Dio (cf 2Cor 12,10).

Quindi la sapienza del Vangelo ci ricorda che ciò che noi vor-
remmo estirpare, ciò che non vorremmo trovare nel nostro campo 

1  A. Daigneault, La via dell’imperfezione, Effatà, Cantalupa (TO) 2012, p. 17.

È fondamentale comprendere, 
alla luce del messaggio 

evangelico, l’importanza della 
presenza dei limiti, delle ferite, 

delle zone d’ombra in noi 
e fuori di noi.



29VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Accompagnare “nelle e dalle” periferie dell’umano

interiore, diventa invece occasione di compimento. Dio usa le no-
stre ferite come luogo di epifania, di manifestazione. Trasforma i 

nostri limiti in “accadimento della grazia”, 
in occasione di abbraccio. Si pensi ad esem-
pio al trittico della misericordia nel Vangelo 
di Luca, al capitolo 15: 

- l’unica pecora delle cento a godere 
dell’abbraccio, della festa, della gioia del pa-
store è quella perduta (cf Lc 15,4-7);

- la donna fa festa con le amiche per il ritrovamento dell’unica 
moneta perduta (cf Lc 15,8-10);

- il padre può manifestare – in una casa infestata da servi – la 
sua folle gioia, ossia la sua essenza, solo al figlio “disgraziato” (cf Lc 
14,11-32).

3. Tra grano e zizzania

Rimanendo nel discorso parabolico, proviamo a pensare alla pa-
rabola del grano e della zizzania (Mt 13,24-30). Fuori di metafora: i 
discepoli del Regno, moralisti fino al midollo, scandalizzati perché il 
campo di Dio è macchiato dal male, vanno dal Signore proponen-
dosi come giardinieri dell’Assoluto, perché, da che mondo è mon-
do, le erbe cattive non possono avere diritto di cittadinanza ove 
tutto è considerato sacro. E invece il Dio di Gesù Cristo spiazza tutti 
affermando: «No, perché non succeda che, raccogliendo la zizzania, 
con essa sradichiate anche il grano» (Mt 13,29). Splendido! Il mio 

campo, che è parte del cuore e del Regno di Dio, va benissimo così. 
Non occorre estirpare la zizzania, perché questo rischierebbe di eli-
minare anche il grano, ossia l’azione di Dio in me che ama, perdona 
e usa misericordia. Se, come abbiamo detto, le nostre zone umbrati-
li sono l’occasione perché Dio possa manifestarsi con la sua essenza 
che è Amore, se io sradico da me stesso la mia povertà, tolgo a Lui 
la possibilità di raggiungermi, di abbracciarmi, di essere baciato e 
rivestito con gli abiti regali (cf Lc 15,20-24). 

Forti e bellissime le parole del grande Charles Péguy: «Le “per-
sone oneste” non hanno difetti nella loro struttura. Non sono ferite. 
La pelle della loro morale, costantemente intatta, costruisce su di 
loro una corazza senza difetti. Non presentano l’apertura causata da 
un’orribile ferita, una sventura indimenticabile, un rimorso invin-

Dio usa le nostre ferite come 
luogo di epifania, 

di manifestazione. Trasforma 
i nostri limiti in “accadimento 

della grazia”, in occasione 
di abbraccio.



30 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Paolo Scquizzato

cibile, un punto di sutura eternamente mal cucito, un’inquietudine 
mortale, un’amarezza segreta, un cedimento sempre dissimulato, 
una cicatrice eternamente mal rimarginata. Non presentano la via 
di accesso alla grazia che è essenzialmente il peccato. Poiché non 
sono feriti, non sono vulnerabili. Poiché non mancano di nulla, non 
si porta loro nulla [...]. La stessa carità di Dio non cura per nulla chi 
non ha ferite. Il Samaritano si chinò sull’uomo ferito perché que-
sto era a terra. Veronica asciugò il volto di Gesù perché era sporco. 
Ma chi non è caduto non sarà rialzato; e chi non è sporco non sarà 
pulito»2.

Dio non chiede di cancellare, annullare, sopprimere nulla di ciò 
che siamo, nulla del nostro passato, ma di scorgere in esso la sua 
Presenza, e questa in atto. Non annulliamoci, Dio ha fatto tanta 
fatica a farci crescere! 

San Paolo lo comprese molto bene e lo ha splendidamente de-
scritto nell’esperienza personale della “spina nella carne” che non 
gli è stata tolta (cf 2Cor 12,7-9). È come se Dio gli dicesse: «No Paolo, 
quella spina te la tieni, e vedrai che quando più ti ferirà, quello sarà 
il momento in cui avrai modo di sperimentare il mio abbraccio». 

Il mio male rivela il bene di Dio. 
La mia infedeltà la sua fedeltà. 

La mia miseria la sua misericordia. 

4. Una menzogna da sempre presente

Molto cristianesimo soffre ancora del veleno inoculato dal ser-
pente nei nostri progenitori, ossia quello della menzogna. Menzogna 
che ci ha portati a sbagliarci su Dio, sul suo vero volto e sul suo vero 
cuore. Menzogna che ci ha portato e ci porta continuamente a na-
sconderci nei nostri sepolcri, per paura che Dio ci trovi, come accad-
de ad Adamo, che si nascose per paura del suo Dio (cf Gen 3,8-13.). 

Dio non ha davanti a sé peccatori, ma solo figli. Non colpevoli, ma 
donne a uomini assetati di felicità. Non “massa dannata”, ma un’u-

manità che «non si vergogna di chiamare fratelli» (Eb 2,11). 
In cosa consisterà dunque la nostra salvezza? Nel presentarci a 

lui senza limiti? Puri? Santi? No. Ma nel venire alla luce di noi stessi, 

2  C. Péguy, Oeuvres en prose II, in P. Scquizzato, Padre nostro che sei all’inferno, Effatà, 
Cantalupa (To) 2013, pp. 56-57.



31VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Accompagnare “nelle e dalle” periferie dell’umano

sbocciare: come il seme ha come unica vo-
cazione quella di diventare fiore e lasciare 
sul terreno della storia a sua volta il proprio 
seme, noi possiamo venire alla luce di noi 
stessi, sbocciare alla vita, costruire la nostra 
statua come dicevano gli antichi, «proprio 

con tutto il nostro mondo interiore», per quanto 
fragile e misero esso sia. Perché il vuoto è la condizione per essere ri-
empito e più profonda è la pozzanghera, più acqua è in grado di contenere. 

«Il mio peccato è la mia parte di Vangelo!» ripeteva Silvano Fausti. 

5. Il limite ci salva

Torno per un attimo all’immagine mitologica del serpente di Ge-

nesi 3: egli promette ad Adamo e Eva di togliere loro ogni limite (cf 
Gen 3,5). Eva mangia non per disobbedienza dunque, o come atto di 
superbia, ma semplicemente perché ciò che le viene prospettato è 
talmente grande che non può rinunciarvi: essere “perfetta” come 
Dio. E chi non lo vorrebbe? Ma è proprio questo il peccato! Non 
l’essere imperfetti, ma il voler essere perfetti! Eppure, a ben vedere, 
è questa la nostra vocazione: diventare come Dio, e quindi perfetti come 

Dio (cf Mt 5,48). 
Facciamo attenzione: il verbo non è però “siate perfetti”, bensì, 

“voi sarete perfetti”! In greco c’è “èseste”, un futuro medio indicativo. 
Allora le cose tornano. Si diventa compiuti nella e attraverso la pro-
pria storia. Lentamente. 

L’obiettivo è diventare sì come Dio, ma senza scorciatoie. Perché 
ogni scorciatoia, senza la fatica della propria imperfezione paziente-
mente accettata e modellata è diabolica. 

Si diventa Dio da uomini, coi propri limiti. 
Adamo ed Eva, avendo intrapreso l’altra strada, quella immedia-

ta, non sono giunti ad essere come Dio, ma piuttosto a precipitare in 
uno stato sub-umano. È il limite a salvarci! Siamo ontologicamente 
limitati, finanche nel corpo. Un contenitore ha bisogno di un limite 
che contenga il contenuto.

Adamo ed Eva erano venuti al mondo nudi. La nudità è la nostra 
vera natura. Nudo significa senza protezione, fragili, feribili, limitati… 
Ma poi, non accettandola più come condizione, e volendo superar-
la, arrivano semplicemente alla vergogna di esserlo. 

In cosa consisterà dunque la 
nostra salvezza? Nel venire alla 

luce di noi stessi, sbocciare 
come il seme, che ha come 
unica vocazione, quello di 

diventare fiore...



32 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Paolo Scquizzato

Noi facciamo molta fatica ad accettare la nostra nudità. Non ac-
cogliere il nostro stato naturale, la nostra verità di uomini e don-
ne feribili, vulnerabili è l’inizio del nostro malessere esistenziale. E 
indossiamo maschere per essere “altro”, al fine di essere accettati. 
Questo “recitare a soggetto” lo impariamo benissimo fin da piccoli, 
coi genitori, e poi con gli educatori, e poi coi superiori, e alla fine 
anche con Dio. Siamo tutti un po’ dei teatranti, sempre “nei panni 
degli altri”; esperti nel tradire un po’ la nostra verità al fine di farci 
accettare. Insomma, accettiamo di morire un po’, per non morire. 
«Mi chiedi in quale modo io sia divenuto folle. Accadde così: un giorno, assai 

prima che molti dèi fossero generati, mi svegliai da un sonno profondo e mi 

accorsi che erano state rubate tutte le mie maschere – le sette maschere che 

in sette vite avevo forgiato e indossato –, e senza maschera corsi per le vie 

affollate gridando: “Ladri, ladri, maledetti ladri”. Ridevano di me uomini 

e donne, e alcuni si precipitarono alle loro case, per paura di me. E quando 

giunsi nella piazza del mercato, un giovane dal tetto di una casa gridò: “È 

un folle”. Volsi gli occhi in alto per guardarlo; per la prima volta il sole mi 

baciò il volto, il mio volto nudo. Il sole baciava per la prima volta il mio viso 

scoperto e la mia anima avvampava d’amore per il sole, e non rimpiangevo 

più le mie maschere. E come in trance gridai: “Benedetti, benedetti i ladri 

che hanno rubato le maschere”. Fu così che divenni folle. E ho trovato nella 

follia la libertà e la salvezza: libertà dalla solitudine e salvezza dalla com-

prensione, perché quelli che ci comprendono asserviscono sempre qualcosa 

in noi»3. 

C’è un’immagine molto bella nell’iconografia classica, in cui si 
vede San Girolamo al tavolo di lavoro con un leone mansueto che 
dorme accovacciato ai suoi piedi. Girolamo è l’uomo che ha accet-
tato la sua nudità (viene rappresentato a torso nudo), la sua vul-
nerabilità, non ha più bisogno di difendersi dalle belve, dai mostri 
interiori.

Quando Dio ci chiede, come chiese ad Adamo: «Dove sei?», mi sta 
domandando: «Accetti di essere nudo? Non avere paura, a me va 
benissimo così come sei. Io ho detto “sarete perfetti”, dunque lavo-
ra partendo da ciò che sei, lasciami essere collaboratore con la tua 
crescita. Lasciati toccare e io ti rialzerò». 

3  K. Gibran, Il folle, in P. Scquizzato, L’inganno delle illusioni. I sette vizi capitali tra spiritua-
lità e psicologia, Effatà, Cantalupa (TO) 2014, pp. 6-7.



33VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Accompagnare “nelle e dalle” periferie dell’umano

6. Amore trasfigurante

Non sarà quindi difficile immaginare quale tipo di accompagna-
tore si accosterà all’altro che chiede di essere accompagnato: un 
uomo, una donna che hanno fatto esperienza di tutto ciò. Guaritori 
feriti, si diceva all’inizio. 

Una persona ferita, ma al contempo “divinizzata”, forgiata dall’a-
more, dalla misericordia. Un uomo, una donna nuovi, trasfigurati. 

Chi ha fatto esperienza di questo amore tra-
sfigurante si avvicinerà all’altro aiutandolo a 
scoprire in sé il medesimo miracolo dell’a-
more. Aiuterà l’altro a non sentirsi vittima 
del peccato, materiale di scarto, sporco… Lo 
aprirà ad una fiducia che ha il sapore di ri-
surrezione, di rinascita. Gli farà lentamente 

prendere coscienza delle perle preziosissime che porta nella parte 
più intima di se stesso. Che l’amore di cui è fatto oggetto è infinita-
mente più importante e bello di ciò che è chiamato a fare. 

Noi accompagnatori siamo chiamati ad irraggiare la luce con cui 
siamo stati illuminati. 

Stando ai Vangeli, sappiamo che da Gesù doveva uscire una forza 
tale che le persone vicino a lui cominciavano a trovare raccoglimen-
to e pace (cf Mc 5,30; Lc 6,19; 8,46; 9,1) e non paura e angoscia. 

In Gesù doveva vivere la ferma convinzione che ciascuna perso-
na meriti di essere presa per mano finché paure, angosce, sensi di 
colpa si possano dissolvere. 

Dinanzi a Gesù l’uomo aveva la ferma convinzione che ogni si-
tuazione, ogni malattia esistenziale, ogni ferita antropologica, non 
poteva essere l’ultima parola. Sapeva come a partire proprio da 
quella situazione fosse ancora possibile mettersi in marcia, fosse 
possibile un nuovo inizio e cominciare di nuovo ad avere speranza, 
al di là della speranza che gli uomini ritengono possibile.

7. Coraggio! Dio rende fecondo il mio passato

È impressionante notare come una parola che torna con insi-
stenza sulla bocca di Gesù quando incontra le persone che versano 
in situazioni apparentemente impossibili sia coraggio (cf Mt 9,2; Mt 
9,22; Mt 14,27; Gv 16,33). Coraggio: una parola pesante come un 
miracolo, che accade sempre prima dell’avvenuto miracolo. 

Chi ha fatto esperienza 
dell’amore trasfigurante si 

avvicinerà all’altro aiutandolo 
a scoprire in sé il medesimo 
miracolo dell’amore, a non 

sentirsi vittima del peccato...



34 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Paolo Scquizzato

Coraggio, ossia, comunque andrà ti accadrà qualcosa di buono. 
Gesù spalanca l’oltre, abbatte la barriera dell’impossibile causato dal 
male, dal peccato, dal limite. Per l’amore non c’è limite, ma solo un 

oltre! 
Dovremmo imparare una cosa mol-

to importante, noi che ci dedichiamo 
all’accompagnamento: «Il Signore ha 

sposato le conseguenze delle mie erranze, che 

formano ora la trama della mia esistenza»4. 
Dio ama le conseguenze dei miei sbagli, 
delle mie erranze e che ora fanno par-
te di me: infatti ciò che io sono ora è il 

risultato della mia storia, per quanto sbagliata essa sia. E Dio è lì e 
ama la mia storia attuale. 

Sì, Dio ama, rende fecondo il mio passato sbagliato, sporco e 
peccaminoso. Dio fa fruttificare il mio presente, perché non può 
permettere che il mio passato gravi sul mio futuro. 

Pensiamo a proposito al bellissimo e insieme drammatico episo-
dio di Davide e Betsabea. Da una storia storta, malata, Dio fa scatu-
rire Salomone, anello fondamentale per la storia della salvezza (cf 
2Sam 11,1-27). 

Non solo, ricordiamo anche le quattro donne impossibili dell’An-
tico Testamento e presenti nella genealogia secondo San Matteo 
(1,1-17). Donne peccaminose, adultere, bugiarde e straniere: Ta-
mar, Racab, Rut, Betsabea. Nel Vangelo risultano anelli fondamen-
tali, materiale di costruzione preziosissimo per la nascita di Cristo, 
occasione per l’incarnazione di Dio nella storia degli uomini. 

È inutile piangere sulle infedeltà passate: la volontà di Dio è solo 
quella di trarre un bene da ogni situazione presente, per costruire un 
futuro di speranza e di vita feconda. 

8. Accompagnare una storia sacra

Accompagnare dunque le storie affidateci, ma senza giudicare 
da quali periferie della storia possono arrivare. Accompagnare, ma 
senza cercare di cambiarle, perché solo l’amore con cui le si avvolge 
potrà compiere il miracolo della trasformazione, perché ogni storia, 

4  E. Marie, Dilatare la vita, Edizioni Messaggero Padova, Padova 2007, p. 29. 

Chi si dedica 
all’accompagnamento dovrebbe 

imparare una cosa molto 
importante: «Il Signore ha 

sposato le conseguenze delle 
mie erranze, che formano ora la 

trama della mia esistenza».



35VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Accompagnare “nelle e dalle” periferie dell’umano

per quanto storta possa essere, rimane comunque sempre storia sa-
cra. Questa si chiama misericordia. 

Dio non ha mai lavorato per il cambia-
mento dell’uomo. Egli non è un mago che 
agisce dall’esterno, ma sole che trasfigura 
dall’interno. 

Ciascuno, per quanto fragile e debole, ha 
qualcosa in sé su cui Dio sta scommettendo. 

L’Amore non si sostituisce a noi; ha un 
immenso rispetto della nostra libertà. Egli gioca su quello che siamo 
adesso, in questo momento. Interviene sempre nella nostra concre-
ta situazione: dove regnano la desolazione, le paure, i dubbi para-
lizzanti, le divisioni nel cuore e quelle tra le persone.

Dio non ci trasforma la vita dal di fuori, ma sta con noi e così fa 
emergere tutte le nostre potenzialità assopite, dicendoci che valiamo 
per quello che siamo.

Dietrich Bonhoeffer, pastore luterano tedesco, protagonista della 
resistenza al Nazismo scrive: «Dio non si vergogna della bassezza 
dell’uomo, vi entra dentro, sceglie una creatura umana come suo 
strumento e compie meraviglie lì dove uno meno se le aspetta. Dio 
è vicino alla bassezza, ama ciò che è perduto, ciò che non è conside-
rato, l’insignificante, ciò che è emarginato, debole e affranto; dove 
gli uomini dicono “perduto”, lì egli dice “salvato”; dove gli uomini 
dicono “no!”, lì egli dice “sì”! Dove gli uomini distolgono con indif-
ferenza o altezzosamente il loro sguardo, lì egli posa il suo sguardo 
pieno di un amore ardente incomparabile. [...] Dove nella nostra 
vita siamo finiti in una situazione in cui possiamo solo vergognarci 
davanti a noi stessi e davanti a Dio, dove pensiamo che anche Dio 
dovrebbe adesso vergognarsi di noi, dove ci sentiamo lontani da Dio 
come mai nella vita, lì egli vuole irrompere nella nostra vita, lì ci fa 
sentire il suo approssimarsi, affinché comprendiamo il miracolo del 
suo amore, della sua vicinanza e della sua grazia»5. 

La poetessa francese Marie Noël (1883-1967), nel suo diario se-
greto, ha immaginato questo bel dialogo con Dio: «”Sono qui, mio 
Dio, Mi cercavi? Cosa volevi da me? Non ho nulla da darti. Dal 

5  D. Bonhoeffer, Sermone della 3a domenica di Avvento, in Id., Riconoscere Dio al centro della 
vita, Queriniana, Brescia 2004, p. 12.

Dio non è un mago che agisce 
dall’esterno, ma sole che 

trasfigura dall’interno.
Ciascuno, per quanto fragile e 

debole, ha qualcosa in sé 
su cui Dio sta scommettendo. 



36 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Paolo Scquizzato

nostro ultimo incontro non ho messo da parte nulla per te. Nulla, 
nemmeno una buona azione o una buona parola. Ero troppo triste. 
Nulla, se non il disgusto di vivere, la noia, la sterilità”. Cristo mi 
disse: “Dammi le tue miserie!”. E io: “Signore, ma allora tu, come 
uno straccivendolo, raccogli tutti i rifiuti. Che ne vuoi fare?”. E il 
Signore rispose: “Il regno dei cieli!”»6.

6  M. Noél, Diario segreto,

, 

in «Avvenire», Il Mattutino, 18/09/2005.



37VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita

Accompagnare nella verità
	 di se stessi

Nicola Ban 
Formatore e docente di psicologia (ST Teologico GO-TS-UD), Gorizia.

doss ier

I
l linguaggio che Dio parla per comunicare con noi è quello della 
nostra umanità. Le dinamiche spirituali avvengono nella nostra 
vita, con le sue strutture fisiologiche, l’insieme dei pensieri e dei 

sentimenti, il nostro modo di elaborare le informazioni, di leggere 
la realtà…

1. Prospettiva evolutiva

Ci sono buone ragioni per sostenere che chi si occupa di accom-
pagnamento, o più in generale sceglie una “professione di aiuto”, 
molto spesso ha una ferita dentro di sé, ha una vulnerabilità che lo 
porta ad essere particolarmente attento agli altri. Esploriamo il tema 
da più prospettive. 

2. Attaccamento

La teoria dell’attaccamento1 sta avendo grande diffusione e mol-
to spesso diventa quasi un linguaggio comune che permette a pro-
fessionisti di diversi orientamenti di potersi parlare e comunicare. 
L’idea di base è che una delle spinte motivazionali più forti che gui-
dano lo sviluppo, e che rimangono attive per tutto il corso della 
vita, soprattutto nei momenti di difficoltà e di stress, è il bisogno di 

1  Molti sono i testi che parlano il linguaggio dell’attaccamento. Per una sintesi si può ve-
dere: S. Pallini, Psicologia dell’attaccamento. Processi interpersonali e valenze educative, Franco 
Angeli, Milano 2008.



38 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Nicola Ban

cercare qualcuno che possa offrire sicurezza e protezione davanti al 
pericolo. Questa forza motivazionale si vede in modo molto chiaro 
nei bambini fin dalla nascita (o forse perfino dal grembo materno): 
i neonati cercano il contatto con la madre o con qualcosa che sia 
morbido e caldo, soprattutto nei momenti di difficoltà. La ricerca di 
attaccamento si vede anche nei bambini un po’ più grandi quando 
cominciano ad esplorare il mondo: avere qualcuno che possa fare 
da base sicura per l’esplorazione, che possa essere un porto sicuro a 
cui tornare in caso di pericolo, è molto importante per poter avere 
il giusto contatto con la realtà. 

Gli studi hanno individuato diversi 
tipi di attaccamento a seconda del modo 
di tenere insieme il bisogno di esplorare 
il mondo e la necessità di avere una base 
affettiva a cui rimanere attaccati. 

Chi ha un legame di attaccamento 
sicuro in genere ha un buon rapporto 
con la madre che è sensibile ai bisogni 

del figlio ed è capace di dare una risposta adeguata ai suoi bisogni. 
Questa condizione permette al bambino di essere disponibile ad 
esplorare l’ambiente attorno a sé e, in caso di pericolo, può ritorna-
re dalla madre che offre protezione e rifornimento affettivo. Chi ha 
un legame di attaccamento insicuro, invece, ha una madre che non 
è sempre sensibile ai bisogni del bambino o che non sa dare una 
risposta a questi bisogni. L’attenzione del bambino, pertanto, non si 
muoverà con flessibilità dall’ambiente al proprio rifornimento affet-
tivo, ma sarà più concentrata su uno dei due. 

Paradossalmente, proprio una dose “adeguata” di insicurezza 
nel legame di attaccamento permette il formarsi dell’attitudine a 
prendersi cura dell’altro, a farsi carico anche della carenza dell’al-
tro. In genere chi si impegna in una relazione di aiuto ha fatto 
esperienza di alcuni legami di attaccamento insicuri che hanno 
predisposto il soggetto a spostare l’attenzione dai propri bisogni 
e dalle proprie esigenze ai bisogni e alle esigenze di qualcun al-
tro. Se compensata poi anche da altri legami in cui si sono potute 
sperimentare la gioia e la bellezza di un attaccamento sicuro, l’e-
sperienza di insicurezza predispone alcune persone ad essere mol-
to sensibili agli altri, capaci di comprendere il vissuto dell’altro, 

Gli studi hanno individuato 
diversi tipi di attaccamento 

a seconda del modo di tenere 
insieme il bisogno di esplorare 

il mondo e la necessità 
di avere una base affettiva a cui 

rimanere attaccati.



39VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Accompagnare nella verità di se stessi

attente a cogliere anche i minimi segnali di disagio che possono 

provenire dall’altro. 

3. Modello della Psicologia del Sé 

Nella grande famiglia delle teorie che nascono nell’ambito psi-

coanalitico c’è anche una corrente chiamata “psicologia del Sé” che 

vede in Heinz Kohut2 uno dei suoi teorici più in vista e più acuti. 

C’è un compito grandissimo che deve affrontare ogni persona 

nel suo sviluppo, ovvero il passaggio dalla concentrazione su di sé 

e dal narcisismo primordiale proprio di un 

sé frammentato, alla capacità di relazione 

autentica, all’amore sano di sé che permet-

te anche di amare in modo maturo gli altri 

come è proprio di sé coeso.

In questo cammino evolutivo i genitori 

devono offrire sicurezza al cucciolo d’uo-

mo, permettendo al piccolo di giungere 

ad un senso del sé sufficientemente coeso, 

ovvero ad uno stato di solidità, integrità e 

costanza dell’esperienza di sé. Quelle fun-

zioni che in un primo momento sono svolte 

come “dall’esterno” dai genitori, vengono internalizzate, diventano 

patrimonio del soggetto che a quel momento le svolge internamen-

te. È l’esperienza di essere stati rispecchiati nella propria grandiosità 

da genitori capaci di “stare al gioco” che permette lo svilupparsi 

delle ambizioni, della tendenza al successo, della possibilità di saper 

pensare e progettare in grande il proprio futuro. È l’esperienza di 

aver avuto qualcuno che è “stato al gioco” e si è lasciato idealizzare 

che permette il costituirsi di alcuni ideali e di alcuni valori a cui 

tendere. Prima o poi tutti gli adulti con cui si ha qualche relazione 

deludono per qualche motivo, ma questo non annulla l’importan-

za di un ideale e di un valore a cui tendere. Proprio l’aver potuto 

idealizzare qualcuno permette di scoprire il potere trainante ed or-

dinante dei valori nella propria vita. È l’esperienza di aver avuto 

2  Per una sintesi del pensiero di Kohut cf F. Codignola - E. De Vito, «Sé e oggetti-Sé nella 
teoria di Kohut», in E. Pelanda (ed.), Modelli di sviluppo in psicoanalisi, Cortina, Milano 
1995, pp. 287-308.

C’è un compito grandissimo che 
deve affrontare ogni persona 

nel suo sviluppo, ovvero il 
passaggio dalla concentrazione 

su di sé e dal narcisismo 
primordiale proprio di un sé 
frammentato, alla capacità di 
relazione autentica, all’amore 
sano di sé che permette anche 
di amare in modo maturo gli 

altri come è proprio di sé coeso.



40 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Nicola Ban

qualcuno che ha aiutato a vedersi grande come lui o come lei, che 
ha fatto sentire simile, alla pari, che permette di scoprire le proprie 
doti, i propri talenti e le proprie capacità. Verrà il momento in cui, 
anche se non si ha accanto nessuno a cui sentirsi simili, la persona 
potrà contare sulle abilità di cui è cosciente. 

Questa dinamica fa intuire che alcuni passaggi evoluti, alcune 
risposte imperfette a bisogni impellenti, possono diventare gli ele-
menti strutturanti del mondo valoriale e del modo adulto di stare 
al mondo. Per poter crescere è necessario avere a che fare con ac-
compagnatori che non siano troppo maturi o che si prendano trop-
po seriamente. Genitori che non siano in grado di “stare al gioco”, 
che non siano in grado di accettare la finzione di essere le persone 
migliori del mondo che hanno i figli migliori dell’universo, non of-
frono le occasioni ai propri piccoli di crescere. Genitori che siano 
così perfetti da non offrire motivo di frustrazione e di sofferenza ai 
propri figli, ugualmente non aiutano molto la maturazione. È pro-
prio la capacità di giocare e di non essere perfettamente maturi e 
perfetti che permette di crescere. 

4. Controtransfert, empatia e misericordia

Il fatto che la storia di ciascuno lascia delle ferite e rende presenti 
alcuni limiti, comporta che quando si entra in contatto con la vita di 
un’altra persona, alcuni aspetti della vita dell’altro risuonano anche 
in chi sta accanto. Come il suono di uno strumento musicale esce 
soprattutto dai fori presenti nella cassa armonica, così la vita dell’al-
tro riverbera e risuona in chi lo accompagna soprattutto a partire 
dal proprio limite e dalle proprie ferite. 

Il servizio di accompagnamento di una persona in una relazio-
ne di aiuto sicuramente coinvolge anche chi accompagna. Non è 
immaginabile una relazione profonda che non preveda un coinvol-
gimento di entrambi i soggetti. E soprattutto attorno alle proprie 
ferite il coinvolgimento è maggiore. 

Il linguaggio della psicologia parla di controtransfert ed empatia. Il 
linguaggio biblico parla di misericordia. 

4.1 Controtransfert

Nella pratica psicoterapeutica ci si è accorti che più una relazione 
è coinvolgente e profonda, più in essa la persona tende a rivivere e 



41VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Accompagnare nella verità di se stessi

ad attualizzare anche quei rapporti di cui custodisce la memoria ed 
il residuo affettivo. Ad esempio, in alcuni momenti sembra che la 
persona si relazioni con l’accompagnatore come se questo fosse la 
madre, o il padre, o un fratello, o forse la maestra. È come se nella 
vita adulta e nelle relazioni del presente continuassero ad essere 
presenti certi modi di relazionarsi e di pensare più infantili e si vi-
vano nel rapporto con l’accompagnatore alcuni aspetti del rappor-
to con le figure significative del proprio passato. In termini tecnici 
questo persistere di schemi relazionali più infantili che ripetono il 
passato e che a volte sono inadeguati alla relazione attuale si chia-
ma “transfert”.

All’inizio questo fenomeno è stato visto come un grande osta-
colo al processo di guarigione, ma poi si è visto in questo rimettere 
in atto alcune relazioni del passato una fonte di informazioni utili, 
a volte indispensabili per rimettere in moto i processi maturativi. 
Potremmo dire che ogni relazione è una mescolanza di una vera 
relazione e di un fenomeno di transfert, ovvero di riattualizzazione 
delle relazioni del passato. 

Accogliere chi si sta accompagnando nella sua verità significa 
accettare anche che le sue relazioni del presente si mescolino con le 
relazioni del passato, significa a volte non reagire d’impulso rispetto 
a comportamenti relazionali inadeguati, ma cercare di comprende-
re qual è il vissuto incamerato in essi. 

In termini tecnici il riconoscere che anche l’accompagnatore ri-
vive nella relazione di aiuto, oltre al realistico interagire con una 
persona qui e ora, qualcosa dei rapporti con altre persone impor-
tanti del passato viene definito “controtransfert”. Anche il contro-
transfert può offrire informazioni estremamente utili al processo 
di accompagnamento. Ad esempio ci sono persone che possono 
suscitare tenerezza anche se si presentano come piuttosto fredde 
e distanti; ci sono persone che evocano rabbia in chi accompagna 
anche se all’apparenza si presentano come estremamente corrette e 
gentili; ci sono situazioni in cui uno si può sentire profondamente 
inadeguato, anche se dotato di tutti gli strumenti e le competen-
ze, davanti a qualcuno che sembra far rivivere la relazione con il 
proprio padre o con la propria maestra. Tener conto di tutto questo 
permette di compiere un cammino più adeguato ed efficace. 



42 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Nicola Ban

Chi accompagna deve avere una 
grande capacità: deve stare attento a 
quanto l’altro che ha di fronte gli sta 
raccontando e, allo stesso tempo, deve 
essere in grado di auto-osservarsi per 
capire che cosa egli sta vivendo in quel 
momento. Il monitorare costantemente 
qual è il proprio vissuto emotivo di ac-
compagnatori aiuta ad evitare il ripetersi 

stereotipato e spesso non adeguato di antichi schemi relazionali. 
Paradossalmente sono proprio gli aspetti più feriti della storia 

relazionale e le domande aperte che si ripropongono nel contro-
transfert che permettono di “sentire” maggiormente la persona che 
si sta accompagnando e sono un contributo ad essere più utili.

4.2 Empatia 

Osservando lo stesso fenomeno da un altro punto di vista a volte 
si usa il linguaggio dell’empatia3.

Il concetto di empatia è abbastanza diffuso nell’ambito educativo 
e usato in diversi contesti. La definizione più semplice di empatia è 
la capacità di mettersi nei panni dell’altro, ma è anche molto di più. 

Kohut per aiutare a capire che cosa sia l’empatia fa un esempio: 
anche una persona che ha una statura normale può comprendere 
che cosa vive un uomo molto alto che è al centro dell’attenzione in 
ogni situazione, anche quando non lo si desidera, che è visto come 
fuori dalla norma… Insomma, anche se non si vive la stessa situa-
zione, ci si sintonizza sul vissuto interiore dell’altro, facendo appello 
alla propria esperienza, per comprendere anche quanto l’altro sta 
vivendo, per immaginare la sua esperienza interna anche se non 
possiamo osservarla direttamente. 

L’empatia non è la simpatia, ma mantiene una neutralità di chi 
non approva né disapprova, ma semplicemente sente. L’empatia co-
glie il vissuto emotivo dell’altro e molto spesso il sentire precede la 
possibilità di poter definire questo sentire. 

Provare empatia è come offrire ospitalità all’altro nella propria 
sensibilità, dare spazio al sentire di un altro, contenere questo vis-

3  Cf R. Capitanio, «Con empatia», in «Tredimensioni» 7(2010), pp. 8-16.

Chi accompagna deve avere la 
grande capacità di stare attento 
a quanto l’altro che ha di fronte 
gli sta raccontando e, allo stesso 

tempo, di essere in grado 
di auto-osservarsi per capire 

che cosa egli sta vivendo 
in quel momento.



43VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Accompagnare nella verità di se stessi

suto fino a quando l’altro non è pronto a riprenderselo e a gestirlo 
in modo più adeguato. Avvicinarsi all’altro con empatia significa 
permettergli di essere più vero e più completo: perché ci sia questo 
spazio di completezza e di verità chiaramente l’empatia deve anche 
lasciare una certa distanza psicologica che assicura la qualità educa-
tiva della relazione. 

Per poter provare empatia è necessario 
essere arrivati ad una buona individua-
zione di sé che permette di sentire l’altro 
nella sua unicità e diversità, senza perdersi 
nell’altro. Allo stesso tempo però l’empa-
tia richiede in chi accompagna la possibili-
tà di rendere permeabili i propri confini in 

modo da permettere all’altro di entrare in sé. Insomma, l’educatore, 
dopo aver accolto e rielaborato i vissuti dell’altro, glieli restituisce in 
modo che possa accoglierli e sentirli. 

Paradossalmente, per permettere all’altro di entrare in sé, l’ac-
compagnatore deve funzionare un po’ come un bambino che non 
ha ancora consolidato la propria individuazione. Cioè, per prova-
re empatia, il proprio sviluppo non deve essere perfetto, non deve 
portare ad un sé solido e coeso, ma impermeabile, deve conservare 
un po’ di imperfezione in modo da permettere all’altro di entrare in 
sé e rendere possibile il sentire empatico. 

L’empatia può essere vista come strumento di comprensione e di 
cambiamento dell’altro, ma allo stesso tempo trasforma anche l’e-
ducatore. Esercitarsi a mettersi nei panni dell’altro vuol dire anche 
allargare la propria identità, sperimentare se stessi in modo nuovo 
nel vissuto di un altro. Il farsi vicino ad un altro permette a volte di 
scoprire in se stessi un frammento di umanità fino a quel momento 
sconosciuto. 

4.3 Misericordia

Nella tradizione biblica il concetto di 
misericordia è collegato a diversi termini e 
ciascuno esprime sfumature particolari. In 
ebraico la misericordia si collega al termi-
ne rèhem che indica in primo luogo il seno 
materno, il luogo da dove proviene la vita. 

Per poter provare empatia è 
necessario essere arrivati ad una 

buona individuazione di sé 
che permette di sentire l’altro 

nella sua unicità e diversità, 
senza perdersi nell’altro.

Nella tradizione biblica 
il concetto di misericordia 

è collegato a diversi termini 
e ciascuno esprime sfumature 

particolari.



44 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Nicola Ban

Nella forma plurale, rahamîm, lo stesso sostantivo indica le viscere 
e, in modo figurato, esprime l’attaccamento istintivo di un essere a 
un altro. Secondo la visione dell’antropologia biblica, il sentimen-
to intimo e profondo di amore e di compassione si può localizzare 
nelle viscere, nel grembo materno e nell’utero, quasi che il riferi-
mento primo per comprendere la misericordia sia l’istinto materno. 
Quando un figlio è nel grembo materno, è naturale che la donna 
percepisca i suoi movimenti dentro di sé: comprende che non è lei 
a muoversi, che è qualcun altro che si muove, ma questo avviene 
dentro di lei. È come se il legame tra madre e figlio che si forma 
durante il tempo della gestazione e che implica questo percepire 
del movimento dell’altro, continuasse a permanere anche dopo il 
taglio del cordone ombelicale. La misericordia pertanto è un sentire 
la miseria dell’altro dentro la propria vita. 

L’immagine viene ripresa anche in modo esplicito nella parola 
dei profeti (cf. Is 49,15; Ger 31,20). Questa immagine materna di 
Dio sembra rimandare ad una debolezza dell’amore che rinuncia 
all’onnipotenza per farsi accanto all’altro ferito e vulnerabile. 

L’altro termine con cui nella Bibbia ebraica si parla di misericor-
dia è hèsed, che può essere tradotto come bontà, pietà, compassione 
o solidarietà. Se la parola rahamîm sembra riferirsi ad un viscerale e 
istintivo senso di bontà e di cura, questo altro termine rimanda più 
alla solidità di chi decide di essere fedele a se stesso e alla propria 
scelta di bontà. 

Nel Nuovo Testamento per descrivere però come Gesù rea-
gisce davanti alla malattia e alla sofferenza altrui si usa il verbo 
splanchnìzomai (provare commozione, avere misericordia, sentire 
compassione), che si origina dal sostantivo splànchna, che letteral-
mente equivale all’ebraico rahamîm, ovvero viscere, parti interne. 
È come se Gesù sentisse dentro di sé il muoversi dell’umanità sof-
ferente. 

Si usa il verbo splanchnìzomai per raccontare la commozione di 
Gesù di fronte al pianto della vedova di Naim per la perdita del 
suo unico figlio (cf Lc 7,13). Con lo stesso verbo si descrive il senti-
mento che Gesù prova di fronte ai due ciechi seduti lungo la strada 
(Mt 20,34), al lebbroso emarginato (Mc 1,41) o di fronte alle folle 
stanche, sfinite e affamate che ai suoi occhi appaiono come pecore 
senza pastore (Mt 9,36; 14,14; 15,32; Mc 6,34; 8,2). Gesù non resta 



45VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Accompagnare nella verità di se stessi

distante dal dolore e dalla fragilità altrui, ma diventa solidale e offre 
una vicinanza che permette di recuperare salute, dignità, vita, gioia, 
speranza. 

5. Accompagnare nella verità di se stessi

Cerchiamo ora di indicare alcune piste per trasformare la propria 
debolezza in punto di forza, per rileggere anche le proprie vulnera-
bilità come luogo di crescita. 

Franco Imoda4 indica una sequenza di operazioni da attuare per 
un rapporto col tempo che sia rispettoso del mistero dell’essere uma-
no. Quella stessa sequenza può essere utile anche per comprendere 
che cosa un educatore può fare del proprio limite e delle vulnerabi-
lità che vengono dalla propria storia e dalle proprie capacità. 

5.1 Accettazione

Il primo passo da compiere è quello dell’accettazione, ovvero 
accettare il passato, il dato, il limite, l’imperfezione. Già vivere l’ac-
cettazione non è semplice, ma è il presupposto di ogni sviluppo. 

Accettare significa conoscere prima di tutto 
la propria storia, il proprio modo di reagire 
davanti ai fatti e alle persone. La conoscen-
za di sé5 chiaramente non sarà mai perfet-
ta e non sarà mai finita, ma è sempre un 

lavoro in corso. La conoscenza di sé non si raggiunge da soli, ma 
richiede la collaborazione di altre persone che possano fare da spec-
chio in una relazione di fiducia: la disponibilità a ricevere feedback, 
e a volte anche critiche, permette di avanzare notevolmente nella 
conoscenza di sé. La conoscenza di sé si raggiunge non tanto per au-
tocontemplazione, quanto per riflessione sull’azione: quando ci si 
gioca in una decisione, e poi si riflette su di essa, si conosce qualcosa 
di sé e non tanto soppesandosi a fondo prima di fare le scelte. La 
conoscenza di sé comporta anche la disponibilità a vivere qualche 
sorpresa che può essere anche amara: nel rileggere la propria vita ci 

4   Cf F. Imoda, Sviluppo umano. Psicologia e mistero, EDB, Bologna 2005, pp. 113-116.

5  Cf alcune tesi sulla conoscenza di sé in C.M. Martini, Conoscersi decidersi giocarsi, AdP, 
Roma 2004, pp. 17-23 (riedito in C.M. Martini, Rischiare e giocarsi. Verso scelte definitive, 
Centro Ambrosiano, Milano 2012, pp. 103-111). 

Accettare significa conoscere 
prima di tutto la propria storia, 

il proprio modo di reagire 
davanti ai fatti e alle persone. 



46 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Nicola Ban

si può scoprire più deboli, più dipendenti, più ingenui, più feriti, più 
arrabbiati di quello che generalmente si pensa. Il negativo (fisico-
fisiologico, psicologico, anche morale) che viene scoperto nel cam-
mino di conoscenza di sé deve poter essere integrato nella lettura 
globale della persona. Chi non accetta la fatica della conoscenza di 
sé, dimostrando una carenza di soggettività, non impara dagli errori 
che commette e molto probabilmente negherà sempre le critiche 
rovesciando la colpa di ogni situazione sugli altri, sull’ambiente, 
sulla “società”. Tuttavia anche una cosa bella come un percorso di 
conoscenza di sé ha dei rischi: potrebbe esserci il rischio del quieti-
smo di chi finisce per dire: «Sono fatto così… non posso cambiare… 
non è giusto cambiare»; il rischio di un’eccessiva soggettività di chi 
rifiuta di assumersi delle responsabilità e rimanda a tempo indeter-
minato le scelte perché non si è conosciuto ancora bene; il rischio 
di rimanere ingarbugliati sul passato, titubanti sul futuro perché 
costruttori di teorie senza fine. 

Per un educatore che desidera aiutare altri in un accompagna-
mento sarebbe molto opportuno dedicare un tempo congruo ed 
energie adeguate per fare un percorso di conoscenza di sé che possa 

offrire una comprensione dinamica del-
la propria personalità e che aiuti a rima-
nere vigilanti su alcuni aspetti legati alla 
propria fragilità che potrebbero essere 
attivati in una relazione di aiuto. Sape-
re quali sono i propri tasti sensibili per-
mette di comprendere meglio il proprio 
controtransfert; rileggere le relazioni 
primarie può aiutare a dare ragione del 
proprio stile di attaccamento o del pro-
prio orizzonte valoriale; fare esperienza 
di qualcuno che in maniera empatica 
entra in relazione permette all’educa-
tore di riproporre la stessa attenzione. 

Quando si comincia un servizio come educatore e accompagna-
tore può essere molto utile fare un percorso di conoscenza di sé 
con una persona dotata di adeguate competenze psicologiche e/o 
educative. 

Sapere quali sono i propri 
tasti sensibili permette di 

comprendere meglio il proprio 
controtransfert; rileggere le 

relazioni primarie può aiutare 
a dare ragione del proprio 
stile di attaccamento o del 

proprio orizzonte valoriale; 
fare esperienza di qualcuno che 

in maniera empatica entra in 
relazione permette all’educatore 

di riproporre la stessa 
attenzione.



47VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Accompagnare nella verità di se stessi

5.2 Responsabilità 

Il secondo passaggio, dopo quello dell’accettazione, è quello del-
la responsabilità. Non basta semplicemente dire: «Accetto che la 
mia storia e i miei limiti siano questi», ma è necessario assume-
re anche un atteggiamento attivo che porti ad una trasformazione 
della realtà. Davanti ai propri limiti e alle proprie ferite la persona 
deve mettere in gioco tutte le proprie forze prima di tutto per non 
nuocere, ma poi anche per migliorare. Non basta dire: «Sono fatto 
così…», ma l’essere fatto in un determinato modo è il punto di par-
tenza per un cammino di crescita e di maturazione. 

Se uno conosce e accetta che davanti ad una persona in una 
situazione di debolezza in genere tende ad avere una posizione pro-
tettiva che stimola dipendenza nell’altro, deve vivere con responsa-
bilità questa tendenza in modo che corrisponda alle esigenze di chi 
accompagna e non semplicemente ai propri bisogni: dovrà prendere 
alcune misure di prevenzione e di prudenza per evitare che il pro-
prio essere protettivo colluda con il bisogno di dipendenza dell’altro 
in modo non maturante. Se uno conosce e accetta che davanti a 
chi fa respirare un atteggiamento di svalutazione reagisce in modo 
piuttosto aggressivo, magari userà tutta la prudenza e la capacità 
di prevenire per evitare l’escalation di un’interazione che rischia di 
essere violenta. In alcuni casi vivere con responsabilità il proprio 
vissuto e il proprio ministero di accompagnatore comporta anche 
l’eventualità di dire ad una persona: «Non ti posso accompagnare… 
è meglio se cerchi qualcun altro che ti possa aiutare… in questo 
momento non sono in grado di farti del bene».

Per vivere con responsabilità il proprio 
limite e la propria vulnerabilità, soprattut-
to in una relazione di accompagnamento, è 
importante poter contare sulla supervisione. 
Solamente in un rapporto personale si può 
imparare a vivere con responsabilità le re-
lazioni di aiuto. 

La supervisione è uno strumento che aiuta a vivere la respon-
sabilità in quanto obbliga a “rendere conto” del proprio operato. 
Essere responsabili e rendere conto non riguarda solo gli errori, ma 
una persona deve prendere possesso anche dei pensieri, delle fan-
tasie, dei sentimenti che potrebbero essere collegati agli errori o alle 

Per vivere con responsabilità 
il proprio limite e la propria 

vulnerabilità, soprattutto in una 
relazione di accompagnamento, 
è importante poter contare sulla 

supervisione.



48 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Nicola Ban

errate interpretazioni. Quando uno è responsabile dei propri errori 
può crescere e migliorare l’efficienza pastorale. 

La supervisione pertanto aiuta a vivere meglio la propria respon-
sabilità, ma allarga anche la capacità di comprensione moltiplican-
do i punti di vista: nessuno può dirsi così competente da non aver 
bisogno degli altri per conoscere meglio; nessuno può dirsi comple-
tamente consapevole del proprio mondo interiore in modo tale da 
essere totalmente libero e flessibile. 

Vivere responsabilmente il proprio ministero di educatore/ac-
compagnatore comporta anche la disponibilità ad arrendersi alla 
correzione e alle prospettive che sono diverse dalle proprie. 

La supervisione aiuta a sviluppare e a mantenere una soggettivi-
tà disciplinata, contenendo le reazioni di paura, ansia, ostilità, rab-
bia, odio, preoccupazione che l’altro può suscitare, e questa sogget-
tività disciplinata e autentica è in grado di una lettura più oggettiva. 
La supervisione, poi, può offrire il supporto per il peso di mantenere 
la confidenzialità e la cura degli altri, quasi fosse un tempo di riposo 
e di rinnovamento. La supervisione è la forma migliore di formazio-
ne permanente che si possa immaginare.

5.3 Chiamata

La conciliazione della fase più passiva dell’accettazione e quella 
più attiva della responsabilità dovrebbe portare a cogliere la chiama-
ta presente nel proprio passato, nei propri limiti, della propria vul-
nerabilità. In una lettura sapienziale dell’esistenza si riesce a vedere 
il proprio vissuto come una sorta di chiamata ad autotrascendersi, 
a superare i propri limiti, a cui è possibile dare una libera risposta. 

La scoperta di questa chiamata non è un’opera compiuta una 
volta per sempre, ma è un cammino continuo di ricerca che non si 
vive da soli. Proprio perché l’identità e la vita sono realtà interper-
sonali, anche il riconoscere la propria chiamata avviene general-

mente in una relazione interpersonale 
che aiuti a rileggere il proprio vissuto 
aprendo una dimensione altra. 

Per mantenersi in una condizione 
di risposta permanente alla chiamata è 
fondamentale continuare un cammino 
di accompagnamento spirituale. Solamente 

Per mantenersi in una 
condizione di risposta 

permanente alla chiamata è 
fondamentale continuare 

un cammino di 
accompagnamento spirituale.



49VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Accompagnare nella verità di se stessi

chi percepisce anno dopo anno, il bisogno di essere accompagnato 
nello spirito mantiene la freschezza di attenzione per cogliere la 
chiamata che viene dalla propria storia, dal proprio limite, ma an-
che dal proprio presente e dal vissuto attuale. 

Conclusione

Vivere la verità di se stessi comporta la progressione attraverso 
l’accettazione, la responsabilità e la chiamata. Vivere il ministero di 
accompagnatori spirituali/educatori richiede la capacità di vivere la 
verità di se stessi, a pieno contatto con le proprie vulnerabilità, in 
modo da condurre gli altri all’incontro con il Dio fedele e miseri-
cordioso.



50 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

Dal senso di COLPA 
	 al PENTIMENTO evangelico

Marzia Rogante

Psicologa, formatrice e docente dell’Istituto Superiore per Formatori, Fermo.

doss ier

1. Perché parlare di colpa?

C
i si può domandare se abbia ancora senso parlare di senso 
di colpa oggi. La corrente filosofica del relativismo che si è 
imposta con forza nel XIX secolo in ambito sia etico che cul-

turale e che ha sempre più influenza nella società odierna, invita a 

sostenere che non si possa pervenire ad una piena conoscenza della 

verità assoluta, ammesso che ne esista una. 

Il significato del senso di colpa si sta modificando molto nella 

nostra società, specie in conseguenza al bombardamento mediatico 

di messaggi in tal senso. E questo cambiamento interessa tutti 

perché tutti respiriamo di questi mutamenti culturali.

Non possiamo ignorare che nella società e nella cultura di 

oggi, ciò che prima addirittura poteva essere una vergogna, spesso 

diventa motivo di vanto e di orgoglio. Questi cambiamenti culturali, 

intaccando inevitabilmente i valori, non possono non incidere sul 

senso di colpa. 

Mentre il senso di colpa, come vedremo, ha una connotazione 

squisitamente psicologica, nel parlare di senso del peccato dobbiamo 

necessariamente fare riferimento alla fede. Il senso del peccato, infatti, 

è direttamente proporzionale al senso di Dio. Spesso le persone 

che ci troviamo ad accompagnare arrivano da percorsi in cui Dio 

era poco contemplato o era stato smarrito per strada, specie negli 

anni dell’adolescenza. In ogni caso, spesso queste persone, più che 



51VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Dal senso di colpa al pentimento evangelico

sperimentare il senso del peccato di fronte ad errori realmente 
commessi, fanno i conti con un più vago senso di colpevolezza 
di cui faticano a liberarsi nonostante tutte le rassicurazioni delle 
persone attorno a loro. Anche se tutti le perdonassero, il loro 
censore interiore non le lascia in pace. 

In alcuni casi, tale rigidità nasconde persino una tentazione 
di perfezione legalistica che, specie nei momenti di rilassamento 
spirituale, può farsi concreta anche per chi fa un percorso di vita 
impegnata nella fede1. Sì, dietro al senso di colpevolezza può celarsi 
un senso di onnipotenza che fa esclamare: «È tutta colpa mia!». 
Una tale spietata rigidità verso se stessi appare come una forma di 
auto-fariseismo. Il fariseo è colui che guarda l’altro con disprezzo, 
giudicandolo per ciò che fa. Egli sa guardare solo a se stesso e alla 
sua presunta bravura. Se tale atteggiamento giudicante lo si rivolge 
contro se stessi, ne emergono colpa indicibile e senso d’impotenza. 
Non un atteggiamento umile e sinceramente pentito, come quello 
del pubblicano che nella sua piccolezza non osa rivolgere lo sguardo a 
Dio (Lc 18,9-14), ma un atteggiamento gretto e infelice di chi, deluso 
persino da se stesso, non osa ormai più attendersi nulla neppure da 
Dio, la cui misericordia non potrà certo essere più grande del proprio 
peccato. È questo l’atteggiamento di chi non è stato ancora raggiunto 
dalla bella notizia che «qualunque cosa [il nostro cuore] ci rimproveri, Dio è 

più grande del nostro cuore e conosce ogni cosa» (1Gv 3,20). Dimenticando 
questo consolante messaggio, a emergere è ancora una volta solo la 
persona, pur nella sua condizione di miserabile. 

2. Colpa o peccato? Differenze sostanziali

Ma perché tutto questo, quando a ben guardare sembra una 
tortura per la persona stessa? È la triste condizione psicologica 
per cui alcuni preferiscono restare nella propria miseria che fare 
l’umile tentativo di cambiare le cose. Hanno confuso l’umiltà con 
l’umiliazione. È il paradosso per cui, in fondo, pur nella sofferenza, 
la persona riesce a sapere chi è e dove sta andando, ad avere una 
certa percezione della propria identità. 

La colpa è un affetto umano, un’emozione di base dell’uomo che 
si attiva in vari momenti dell’esistenza. Ne siamo dotati da sempre, 

1  Cf A. Louf, Sotto la guida dello Spirito, Qiqajon, Magnano (BI) 1990, p. 64.



52 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Marzia Rogante

almeno da quando i nostri progenitori 
hanno scoperto di «essere nudi» (cf 
Gen 3,7.11), dopo la trasgressione 
al comando divino. Anche a livello 
puramente psicologico, la trasgressione, 
la ribellione alle norme date, ha sempre 
e comunque un nesso naturale con il 
senso di colpa. Chiaramente il nesso 
tra ribellione e colpa dipende dal codice 
etico e normativo di ciascun individuo. 

Ci sono persone che fanno di questo rispetto esemplare delle 
proprie norme il punto di osservazione privilegiato per dire a se 
stessi il valore della propria identità personale, così che osservando 
le norme si sentono “giusti”, in caso di tradimento sono “colpevoli”. 
Essi tendono a vedere le cose in bianco e nero, senza sfumature, e a 
provare grandi sensi di colpa. 

In realtà spesso dietro al problema del senso di colpa si 
nascondono bisogni primari e ineludibili che sono stati in qualche 
modo frustrati. Lo suggeriva già Maslow nella rappresentazione dei 
bisogni attraverso la sua famosa piramide. Quando i bisogni di base 
(sicurezza, appartenenza, autostima, ecc.) restano insoddisfatti, 
s’insinua un forte dubbio sul proprio valore di sé con la conseguente 
sensazione di essere persone non degne, sbagliate, mancanti2. Chi 
non ha mai sperimentato ogni tanto un po’ di senso di colpa, quella 
cupa sensazione di aver fatto qualcosa di grave o irreparabile che 
spesso fa rimuginare a lungo su eventi passati anche da molto 
tempo?

L’uomo incappa nel senso di colpa quando sa di avere trasgredito 
una regola mentre è il senso del peccato che si risveglia quando si 
raggiunge la consapevolezza di aver ferito la relazione con un padre 
che ama e concede fiducia.

La colpa assomiglia a un monologo interiore che porta ad 
arroccarsi sempre più su se stessi, un vicolo cieco senza uscita, un 
labirinto in cui si perde l’orientamento e si continua a girare intorno 
restando bloccati. Il senso del peccato, al contrario, è sperimentabile 

2  Cf E. Giusti - R. Bucciarelli, Terapia del senso di colpa. Oltre la malinconica autopersecuzio-
ne, Sovera Edizioni, Roma 2011, pp. 10-11.

La colpa è un affetto umano, 
un’emozione di base dell’uomo 

che si attiva in vari momenti 
dell’esistenza. Ne siamo dotati 
da sempre, almeno da quando 

i nostri progenitori hanno 
scoperto di «essere nudi», 

dopo la trasgressione al 
comando divino.



53VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Dal senso di colpa al pentimento evangelico

solo all’interno di un rapporto dialogico con l’alterità di un Dio, il 
“Dio-con-loro” che quando perdona «fa nuove tutte le cose» (cf Ap 

21,5) e porta a maturare profondamente. 
Ancora, il senso di colpa è collegato ad altri sentimenti e sensazioni 

negativi che fanno sentire bloccati e tolgono il respiro: frustrazione, 
rabbia, vergogna... Il senso del peccato è liberante perché, lungi 
dall’idea di dover dimenticare ciò che è stato, considera piuttosto 
la potenza di Dio che può trarre il bene proprio dal male compiuto, 
nella logica paolina per cui «dove abbondò il peccato, sovrabbondò la 

grazia» (Rm 5,20).
Qualunque sia l’origine di ciò che 

si prova, l’obiettivo dell’educazione e 
dell’accompagnamento spirituale non 
dovrebbe essere quello di eliminare il 
senso di colpa, ma di aiutare la persona a 
viverlo in maniera costruttiva. Sì, il senso 
di colpa, infatti, può evolvere in favore di 
una maggiore crescita e dello sviluppo della 
persona. Ed è molto importante, ai fini di 

questo sviluppo, l’atteggiamento dell’accompagnatore. 

3. Effetti difensivi del senso di colpa

La Bibbia, osservando che «il giusto pecca sette volte al giorno» (Pr 
24,16), ci rivela che il peccato è una condizione inevitabile per 
l’uomo. È un aspetto della vita spirituale con cui non possiamo 
non confrontarci. Quando si parla del peccato, tuttavia, le possibili 
reazioni ad esso sono diverse. Spesso mettiamo in atto meccanismi 
inconsci per “difenderci” dallo spiacevole senso di colpa che 
proviamo e dalle altre emozioni e sensazioni ad esso associate, 
assumendo così atteggiamenti che vanno tutti nella direzione del 
nascondere o del minimizzare. Possiamo individuarne alcuni.

Ipercompensazione: c’è chi attribuisce a un altro o agli altri le 
proprie responsabilità salvando la propria immagine. Si esalta se 
stessi come “giusti” proiettando sugli altri la colpa. In questo caso 
si rischia persino di non avvertire affatto il senso di colpa in un 
atteggiamento narcisistico o paranoico che, al contrario, fa sentire 
al riparo da ogni pecca. 

Qualunque sia l’origine 
di ciò che si prova, 

l’obiettivo dell’educazione 
e dell’accompagnamento 

spirituale non dovrebbe essere 
quello di eliminare il senso di 

colpa, ma di aiutare la persona a 
viverlo in maniera costruttiva.



54 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Marzia Rogante

Distacco difensivo: c’è chi attribuisce il proprio malessere 
prevalentemente alla tentazione del nemico per la quale non sente 
di avere armi sufficienti e dalla quale è meglio fuggire cercando 
rifugio nella distrazione dal dolore. Ne sono un esempio tutti quegli 
atteggiamenti che, dopo aver “dissociato” la persona dal problema 
emotivo difendendolo apparentemente da esso, lo fanno ricadere in 
una situazione di maggiore frustrazione e di stallo: masturbazione, 
abbuffate compulsive, uso di droghe, procrastinazioni nel fare le cose 
importanti, ecc. Sono tutti tentativi di “disconnettere” la propria 
consapevolezza dalla situazione che sta provocando disagio emotivo.

Resa: c’è chi attribuisce la colpa a una condizione umana 
ineludibile, che sente di non poter vincere e di fronte alla quale 
si sente impotente. Questo è un atteggiamento di resa con cui 
semplicemente si desiste dal tentare di cambiare abbandonandosi 
alla propria sensazione di colpevolezza come se non si potesse fare 
nulla per modificarla, rafforzando in se stessi la convinzione di essere 
colpevoli e allo stesso tempo diventando sempre più vulnerabili agli 
errori commessi. 

Tali meccanismi difensivi sono messi in atto in modo inconscio 
come tentativi di salvaguardare quella parte di noi che è stata 
frustrata nei suoi bisogni di base. È da tale frustrazione, avvenuta 
in vario modo nella fase dell’infanzia, che emergono le emozioni 
spiacevoli che ci accompagnano anche nella vita adulta. Ogni 
volta che, confrontandoci col senso di colpa, l’immagine di noi 
stessi risente di un’eccessiva ipervalutazione o di una dolorosa 
svalutazione è probabile che stiamo mettendo in atto una di queste 
modalità difensive e se prestiamo sufficiente attenzione forse 
riusciamo ad individuare di che si tratta e a cercare di smorzare 
il potere con cui intralciano la nostra crescita. Non dobbiamo mai 
dimenticare che se le prime e significative esperienze della vita 
possono avere profondamente e negativamente inciso sul nostro 
cammino personale, tuttavia, non siamo mai ineludibilmente 
determinati da esse.

4. Effetti adattivi del senso del peccato

Il senso del peccato, diversamente dal senso di colpa psicologico, 
non attiva un sistema difensivo che nasconde o distorce la realtà dei 



55VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Dal senso di colpa al pentimento evangelico

fatti, ma piuttosto un sistema adattivo in 
grado di promuovere una sempre maggiore 
capacità di leggere le cose per quelle che 
sono realmente e di trovare soluzioni valide 
ed efficaci. Presentiamo di seguito alcuni 
esempi di atteggiamenti adattivi.

Autoaffermazione: quando la persona 
è in grado di riconoscersi peccatore che 

ha compiuto un errore agli occhi di Dio e non si tira indietro 
rispetto alle proprie responsabilità, egli sta compiendo un gesto di 
autoaffermazione con cui promuove la propria dignità di persona 
che vive la vita come dono e che sa mettere in conto anche il 
fallimento accogliendo la sfida e il coraggio che esso comporta per 
risollevarsi dalla caduta.

Autosservazione: di fronte alla situazione di peccato vissuta e che 
probabilmente crea uno stato di afflizione o inquietudine nella 
persona, egli è in grado di osservare l’evento facendo appello alla 
propria capacità introspettiva e lasciando che ne emergano tutti 
gli elementi importanti per conoscersi sempre più profondamente, 
come persona portatrice allo stesso tempo di doni, di talenti e 
capacità, ma anche di limiti e debolezze.

Altruismo: la persona che riesce a chiedere perdono per il peccato 
e a godere della gioia di essere stato salvato, vive con maggiore 
entusiasmo anche la possibilità di aiutare gli altri posponendo i 
propri interessi ai loro. 

Affiliazione: il senso del peccato non porta a riconciliarsi solo con 
Dio, ma anche con i fratelli verso i quali si è compiuto il peccato 
e più in generale con l’umanità intera, poiché amplia il senso di 
corresponsabilità verso gli altri. 

5. La tristezza della colpa

Nel parlare del senso di colpa abbiamo accennato ad alcuni 
meccanismi difensivi con cui cerchiamo di proteggerci da esso e 
dalla ferita che esso provoca alla nostra autostima. Tali meccanismi, 

Il senso del peccato non attiva 
un sistema difensivo che 

nasconde o distorce la realtà dei 
fatti, ma piuttosto un sistema 

adattivo in grado di promuovere 
una sempre maggiore capacità 

di leggere le cose per quelle che 
sono realmente.



56 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Marzia Rogante

tuttavia, per loro natura sono destinati a fallire lo scopo, nel senso 
di non riuscire a difendere realmente la persona dalle sofferenze 
emotive, almeno nel lungo periodo. Questo accade perché la difesa 
è appunto apparente e non tocca mai realisticamente i dati per 
quelli che sono. 

Se nel tentare di estinguere la colpa la persona sposta 
semplicemente l’attenzione su altri oggetti o nega la gravità dei 
fatti o proietta altrove la responsabilità, tutto ciò potrà forse dare 
inizialmente un certo sollievo, ma alla lunga non avrà alcun 
beneficio poiché il senso di colpa, così facendo, non si estingue e 
tenderà, invece, a ripresentarsi presto ancora più forte, come in 
un circolo vizioso. Nel circolo vizioso, poi, ogni volta che ritorna 
il senso di colpa, ne conseguono emozioni disforiche di tristezza, 
rabbia, noia, ansia. Sì, è triste sentirsi inchiodati dalla piccolezza del 
proprio io, dalla limitatezza della propria condizione d’imperfetti. 
Il senso di colpa così inteso, dunque, rappresenta una mancanza 
di accettazione di quella che è una verità ontologica dell’essere 
umano, la sua limitatezza e fragilità. 

Una “legge” della psicologia, inoltre, è che non ci sono decisioni 
neutre che non lasciano una traccia o una conseguenza. Ogni 
decisione crea come un deposito nei circuiti neuronali della 
persona, un impulso che muove nella direzione della scelta già 
fatta affinché sia ripetuta. Non è una triste condanna, è la natura 
umana. Quando ad esempio viviamo un piacere profondo, benché 
“illecito” (il nostro cervello non fa questa distinzione), questo 
stimola il sistema mesolimbico dopaminergico, che ha funzioni 
di facilitazione comportamentale, nucleo centrale del sistema 
cerebrale del piacere. Il sistema dopaminergico rilascia dopamina in 
occasione di comportamenti utili alla sopravvivenza o in occasione 
di esperienze piacevoli. 

Più l’esperienza è ripetuta e più il circuito del piacere è 
sensibilizzato, fino alla possibilità che si crei persino una dipendenza 
rispetto all’esperienza piacevole. Molte persone, una volta che 
si è innescato questo circuito rispetto ad esperienze di peccato, 
provano un profondo senso di colpa e di impotenza per la fatica 
di uscirne. Questo può creare molta tristezza e scoraggiamento 
nella persona, tanto che il senso di colpa persistente e immotivato 
è uno dei sintomi facilmente riscontrabili all’interno delle sindromi 



57VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Dal senso di colpa al pentimento evangelico

depressive. Anche nei casi clinici di non grave entità, tuttavia, esso 
è spesso presente, manifestandosi più semplicemente sotto forma di 
vago senso d’insoddisfazione di sé che porta a chiudersi alla vita e 
agli altri con sempre maggiore perdita di stima in se stessi.

6. Dalla colpa al senso del peccato, un cammino possibile

Abbiamo accennato al fatto che la colpa, di per sé, può aiutare 
la persona a maturare un sano senso delle proprie responsabilità e 
dei propri peccati. Tuttavia, la cognizione della propria condizione 
di peccato può essere per la persona come un vero terremoto che 
scuote e distrugge qualcosa dentro di sé e sulle cui macerie occorre 
poi avere la forza di lavorare per la ricostruzione. Le fasi di questo 
terremoto sono:

1.	 l’infrazione delle regole che porta a sentirsi mancanti, sbagliati. Ci 
si sente smarriti, si perde l’equilibrio. Inizia a tremare l’edificio 
della propria stima di sé;

2.	 emergono emozioni angosciose, ansia e rimorso. Emerge il senso di 
colpa e si attraversa una crisi;

3.	 la stima di sé è messa in discussione. La colpevolezza si scontra con 
i valori di riferimento e si mette in discussione il proprio valore 
personale. Si sgretola il proprio edificio interiore;

4.	 si cerca di espiare, di riparare alla colpa. Si impiegano le proprie 
energie a favore della ripresa dei valori personali e dei 
comportamenti riparativi per ristabilire l’equilibrio interno.

Se questi passaggi tra una fase e l’altra subiscono per qualche 
motivo un arresto, la situazione non evolve verso un senso del 
peccato maturo e in grado di far fare uno slancio alla persona 
verso una posizione di maggiore maturazione. Se la persona trova 
il coraggio di affrontare la realtà dei suoi errori e comprende 
profondamente in se stesso ciò che non va, allora si apre la strada 
per il cambiamento. Occorre però che la persona s’interroghi 
profondamente sul significato dei suoi errori, su quale fragilità in 
sé è veramente responsabile di essi, senza che ciò diventi fonte di 



58 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Marzia Rogante

scrupolosità eccessiva. E questo cambiamento deve sfociare in una 
presa di posizione, un’assunzione di disciplina che porta a lottare 
contro il disordine interiore per ottenere la libertà profonda3. 

7. La gioia del perdono

Dunque abbiamo visto che è vero, come già ci anticipava il titolo, 
che il senso di colpa, se prende la giusta direzione, può trasformarsi 
in senso del peccato aiutando la persona a prendere consapevolezza 
del suo io attuale e di farlo muovere verso il suo io ideale, verso i 
valori appresi e scelti. 

C’è un’immagine che sembra rappresentare bene questa presa 
di consapevolezza e questa capacità di ritorno ai propri valori. È 
un quadro poco conosciuto del 1617 del pittore fiammingo Pieter 
Paul Rubens che raffigura Cristo con i quattro grandi penitenti. Vi 
riconosciamo la Maddalena, il ladrone pentito, il re Davide e San 
Pietro. Personaggi ben noti alla tradizione cristiana che incarnano 
sì il peccato, la caduta, ma evidenziano anche la loro rinascita 
attraverso il pentimento, l’umiltà, il riconoscimento del dono 
gratuito del perdono di Cristo. Questa “offerta” è resa in maniera 
efficace dal gesto di Gesù, che teneramente porge la sua mano 
segnata dai chiodi. Per essere perdonato occorre farsi piccolo, 
umile, come questi quattro personaggi. Anche Maria nel Magnificat 
canta di un Dio che guarda all’umiltà della sua serva. Solo se ci si 
fa sufficientemente “piccoli” da sapere che senza il perdono di Dio 
non si può vivere, Dio ci fa “grandi” offrendoci il suo perdono (cf Mt 
18,4), cui fa eco un altro passo che rappresenta un monito molto 
chiaro non solo per i farisei di allora, cui Gesù si rivolge, ma anche 
per ciascuno di noi oggi se ci sentiamo al riparo dalla colpa perché 
giusti: «Chi tra voi è più grande, sarà vostro servo; chi invece si esalterà sarà 

umiliato e chi si umilia sarà esaltato» (Mt 23,11-12). Notiamo, inoltre, 
che si parla di un perdono per il quale persino il Cielo esulta di gioia 
(cf Lc 15,7). Dobbiamo solo decidere da che parte stare.

Molti di noi e delle persone che a vario titolo accompagniamo 
nel percorso vocazionale hanno fatto l’esperienza di sentirsi 

3  Cf R. Guardini, Lettere sull’autoformazione, Morcelliana, Brescia 1994, pp. 115-123.



59VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Dal senso di colpa al pentimento evangelico

“denudare”, spogliare della dignità nel 
momento in cui hanno compiuto un errore. 
Dire all’altro: «Vergognati!», oppure: «Non 
ti vergogni di quel che hai fatto?», significa 
denudarlo della dignità di persona, farlo 
sentire verme e non uomo (cf Sal 22,7). Quante 
volte anche i genitori, convinti di farlo per 
il suo bene, dicono al figlio “vergognati!”. 

In questo sono profondamente significative le prime esperienze 
di attaccamento con le figure genitoriali, in particolare la madre. 
Una “madre sufficientemente buona”, per riprendere il concetto di 
Winnicott, consente al bambino di uscire da sé e sviluppare fiducia 
nelle relazioni e nell’ambiente. Ciò lo porterà anche a saper integrare 
più facilmente gli aspetti di ambiguità della vita, ad amalgamare 
le gioie e i dolori, le capacità e i doni di cui è portatore con i lati 
oscuri e i limiti che ognuno porta in sé. L’importanza di questo 
atteggiamento di accompagnamento amorevole, cui possiamo 
benissimo paragonare gli atteggiamenti di cura spirituale, è di natura 
squisitamente relazionale e affettivo, incentrato cioè sull’essere con 
e per l’altro, piuttosto che sulle cose materiali o le competenze che 
si possono offrire. 

Dunque, chi ha problemi ad accettare i propri errori e non riesce 
a perdonarsi, evidentemente ha un problema nella propria stima di 
sé. Jung sostiene, infatti, che riconciliarsi con la propria storia sia 
essenziale alla maturazione di una sana autostima. Diventa persino, 
come accennavamo, una responsabilità da assumersi quella di 
accettare il proprio passato come materiale da modellare e l’unico a 
disposizione per creare una bella figura. Il mio passato è la materia 
unica e indispensabile che ho tra le mani per fare della mia vita un 
capolavoro. La nostra storia è un capitale e riconciliarci con essa e 
con i suoi aspetti più difficili da accettare porta frutti immensi4.

Occorre allora superare la vergogna. Ne sapevano qualcosa anche 
i nostri progenitori. Ricordate Adamo ed Eva nel giardino terrestre? 
Erano nudi e non era un problema. Il problema sorge nel momento 
in cui compiono il peccato e si scoprono nudi, si vergognano e si 

4  Cf A. Grun, Autostima e accettazione dell’ombra, San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 20147, 
pp. 24-25.

Molti di noi e delle persone che 
a vario titolo accompagniamo 

nel percorso vocazionale hanno 
fatto l’esperienza di sentirsi 
“denudare”, spogliare della 
dignità nel momento in cui 
hanno compiuto un errore.



60 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Marzia Rogante

nascondono. La psicologia ci insegna, però, che ciò che si nasconde 
non perde di forza, anzi, acquista sempre maggiore potenza fino a 
condizionare subdolamente il comportamento umano5.

In sintesi: il passaggio pasquale, la conversione, sta nel passaggio 
dal nascondere per vergogna o paura la propria colpa al peccato 
“coperto” da Dio, perdonato in seguito al nostro rivolgerci a lui con 
fiducia. La conseguenza è la gioia, la beatitudine di colui cui è appunto 
coperta la colpa e perdonato il peccato. Solo nella profondità di 
questo passaggio pasquale è radicata la gioia della lode e solo da un 
cuore che si apre al perdono, riconoscendo senza paure la propria 
responsabilità, essa può scaturire. 

Andando oltre la colpa, è possibile incontrare il perdono che 
conduce alla beatitudine, alla gioia. È un passaggio attraverso il 
quale le colpe non sono rifiutate o dimenticate, ma integrate in 
un processo di pentimento sincero per le “ombre” della propria 
persona. Col termine “ombra” Jung intendeva l’insieme di quelle 
funzioni e atteggiamenti non sviluppati della personalità umana, i 
contenuti negati, rimossi e non autorizzati ad accedere alla coscienza, 
dall’educazione e dalle influenze cui è sottoposto l’individuo.

Un esercizio per riconoscere le proprie ombre e capire le proprie 
ipocrisie è offerto da J. Monbourquette e I. D’Aspremont nel 
testo Chiedere perdono senza umiliarsi6. Gli autori propongono sette 
domande su cui riflettere che possono essere utili anche a noi o alle 
persone che accompagniamo per far luce sulle proprie ombre da 
integrare.
1.	 Quali sono gli aspetti del mio Io sociale che mi piacerebbe vedere 

riconosciuti? Quali sono le caratteristiche o tratti contratti che 
ho dovuto reprimere per mettere in evidenza quegli aspetti del 
mio Io?

2.	 Quali argomenti tendo a evitare nelle discussioni? Ad esempio: 
sessualità, fede, incompetenza, aggressività, ecc.? Cosa c’entra 
quest’argomento con la paura di scoprire un lato di me di cui mi 
vergogno?

5  Cf G. Cucci, La forza dalla debolezza, AdP, Roma 20112, p. 118.

6  Cf J. Monbourquette - I. D’Aspremont, Chiedere perdono senza umiliarsi. Guida pratica, 
Paoline, Milano 2008, pp. 82-85.



61VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Dal senso di colpa al pentimento evangelico

3.	 In quali circostanze, per la maggior parte del tempo, mi sento 
inferiore, non capace, non all’altezza, manco di fiducia in me 
stesso? 

4.	 In quali situazioni provo vergogna e sento il panico all’idea di 
venire scoperto in qualche debolezza? Mi sento imbarazzato se 
mi chiedono all’improvviso di fare qualcosa in pubblico come 
parlare o cantare?

5.	 Sono incline a imbronciarmi per una critica che mi viene fatta? 
Quali critiche mi indispettiscono maggiormente o mi irritano?

6.	 A che proposito mi sento turbato o insoddisfatto di me stesso? 
Ad esempio riguardo al mio aspetto fisico o a un tratto del mio 
carattere?

7.	 Ogni famiglia presenta un tratto caratteristico e un’ombra 
familiare. Per quale di essi la mia famiglia si distingueva nel 
nostro ambiente? Qui l’ombra consiste nell’aspetto che la famiglia 
ha dovuto sacrificare. Ad esempio una famiglia riconosciuta 
come accogliente avrà sacrificato i propri confini familiari; una 
ritenuta onesta avrà rinunciato a mostrare diplomazia o furberia; 
e ancora, una famiglia di “grandi lavoratori” avrà sacrificato lo 
svago e il riposo. 

8. Promotori di gioia

Non dovremmo dimenticarlo mai: non 
c’è peccato che Dio non possa coprire col 
suo amore. Se c’è un attributo di Dio che 
può venirci incontro nella comprensione di 
quest’aspetto mi pare che sia il suo essere 
eterno, il raccogliere in sé “ieri, oggi e 
sempre”. 

Il senso di colpa ci fa volgere con 
rimpianto al passato nel ricordo doloroso di un’innocenza perduta o 
al futuro con l’ansia e l’angoscia di un’imperdonabile destino ormai 
segnato. 

Il senso del peccato, al contrario, ci fa guardare realisticamente 
al momento presente, dove passato e futuro s’incontrano nell’oggi 
eterno del perdono di Dio. 

Più volte Papa Francesco ha invitato i sacerdoti, e in modo 
particolare i confessori in questo tempo dell’anno della misericordia, 

Non c’è peccato che Dio non 
possa coprire col suo amore. 

L’attributo di Dio che può 
aiutarci nella comprensione di 

questo aspetto è il suo essere 
eterno, il raccogliere in sé “ieri, 

oggi e sempre”.



62 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Marzia Rogante

ma anche tutti i consacrati e le consacrate, ad essere testimoni 
credibili della gioia di Dio. Essere promotori di gioia qui significa 
far sperimentare all’altro che il suo stesso passaggio dalla colpa al 
peccato perdonato è fonte di gioia. Come per il bambino appena nato 
le coccole della mamma sono un mezzo potentissimo per placare 
l’angoscia causata dal trauma del parto in cui ha sperimentato il 
senso di abbandono, così la gioia trasmessa dall’accompagnatore 
spirituale pone le fondamenta, in colui che ottiene il perdono, per 
una vita pienamente rinnovata nello Spirito. 

Accompagnare il giovane in questo percorso costa fatica perché 
il cammino è spesso in salita e intralciato da ostacoli. Occorre essere 
disposti a tollerare spesso una buona dose di frustrazione. Non è 
impresa facile accompagnare qualcuno nel passaggio pasquale dalla 
colpa al peccato perdonato. Non si tratta di essere semplici spettatori 
passivi della lotta e della fatica dell’altro, ma di farsi accanto all’altro 
in quella stessa lotta e in quella fatica, provocandolo a far emergere 
le sue domande più profonde, pur senza sostituirsi a lui. Ricordiamo 
sempre, tuttavia, che anche per noi, come per il Cielo, alla fine vi è 
l’esito della gioia e della festa.



63VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
doss ier

GIOIA e FATICHE 
	 dell’accompagnamento vocazionale

Mario Rollando

Guida spirituale, Chiavari (GE).

1. La gioia dell’accompagnamento vocazionale

Q
uando mi è stato chiesto di riflettere su questo argomen-
to, è stato subito facile riandare alle fatiche del ministero 
di accompagnamento. Penso che queste fatiche le conoscia-

mo tutti. È stato invece più impegnativo, e coinvolgente, mettere a 

tema la gioia.

1.1 Il profilo dell’accompagnatore: il perdente

Sono giunto ad una conclusione che qui espongo. Mi pare si 

tratti della gioia del senso.

Questo significa mettersi al servizio di qualcuno perché si inter-

roghi, conosca, assuma, attui il senso della propria vita attraverso un 

determinato percorso.

Se questo è vero, sono persuaso allora che il profilo intimo 

dell’accompagnatore sia quello del perdente, cioè il profilo della gra-

tuità, il profilo di chi solo a condizione di non aspettarsi nessun 

esito dal proprio ministero potrà attenderne qualcuno. In una pa-

rola: l’accompagnatore non è l’uomo, o la donna, dalle aspettative 

che comportano sempre un piano e un calcolo, ma è l’uomo e la 

donna dalle attese il cui motore è il desiderio. La soglia tra aspettati-

va – indispensabile nei processi educativi – e l’attesa è molto labile. 

Ma solo l’attesa rende il cuore libero e totale nel dono. Per questo 

perdente.



64 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Mario Rollando

La sua è la spiritualità del debitore. Non vanta crediti, ma è in 
debito con tutti.

Da qui germogliano, a mio parere, alcune sue virtù relazionali 
col «Mistero Santo che noi chiamiamo Dio» (K. Rahner) e col mi-
stero santo della persona accompagnata: povero, umile, mite, paziente, 

misericordioso, oblativo trasparente, pulito, casto.

Esprimere queste convinzioni ci colloca in una zona di frontie-
ra, sempre inesprimibile, eppure espressa, perché è lo spazio delle 
aspirazioni più profonde e più vere, ma non è spazio di una vera e 
propria, reale, collaudata esperienza. Siamo tutti apprendisti. Vive-
re il ministero dell’accompagnamento è abitare una zona di frontie-
ra, habitat di forti esperienze spirituali, ove si è spesso analfabeti, e 
innanzi alle quali Gesù insistentemente esorta al silenzio.

I grandi “Staretz” – i padri e le madri del deserto come quelli 
dell’epoca attuale – sono stati, secondo me, grandi perdenti. Sia i 
padri (gli abbà) che le madri (le ammà) delle Laure di Palestina ed 
Egitto, della Tebaide e della Cappadocia, fino a Matai el Meskin dei 
nostri tempi; da Benedetto a Francesco d’Assisi, fino a Teresa d’Avi-
la, a Francesco di Sales e Giovanna Francesca di Chantal, Vincenzo 
de’ Paoli e Luisa di Marillac al p. Lallemant, Don Bosco, e i Beati 
Antonio Rosmini e John Henry Newman, Marta Robin, Don Orio-
ne, tutti sono stati a parere mio dei poveri. Nella sua Regola, volen-
do segnalare ai suoi monaci l’ideale del discepolo evangelico, San 
Benedetto ha scritto: «Publicanus ille» («Quel Pubblicano»).

In un colloquio, il card. Martini mi disse una volta che pochi 
anni prima di essere arcivescovo di Milano era venuto in treno da 
Roma in una località della mia terra ligure per ascoltare un pre-
sbitero che egli accompagnava e che stava lasciando il ministero, 
come è poi avvenuto. Conosco la gratitudine di quel prete per l’aria 
dimessa, “perdente” con cui il padre gesuita l’accompagnava.

1.2 L’evangelizzatore 

Propongo un’altra considerazione previa, che concerne, a mio 
modesto parere, tutto il ministero dell’accompagnamento vocazio-
nale. Mi riferisco al fatto che tale ministero suppone ed esige, cioè 
si radica, su di un altro ministero, che è quello dell’annuncio. Se è 
carente, debole, a volte – permettetemi – quasi assente l’evange-
lizzazione, non germoglia alcun ministero di accompagnamento. E 



65VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Gioia e fatiche dell’accompagnamento vocazionale

quando dico annuncio, non mi riferisco affatto alle varie parenesi, 
esortazioni, sulle vocazioni, cioè quel tipo di ministero della Parola 
circa le vocazioni che, a volte, alcuni dei nostri giovani definiscono 
con ironia e dolore “caccia e pesca”.

Mi riferisco ad un tipo di annuncio che sia realmente evangeliz-
zazione, cioè notizia nuova e bella, sul discepolato cristiano, sull’in-
contro con Gesù, il Dio-uomo, amico degli uomini, vivo tra noi per 
generare ininterrottamente una nuova umanità e capace di affasci-
nare.

Perché faccio questa premessa? Perché – e chiedo scusa se mi sto 
sbagliando – guardandomi attorno assisto a volte ad una pastorale 
giovanile ove sembrerebbe che il Vangelo, e la persona di Gesù Cri-
sto, Figlio di Dio, non abbiano più la capacità di attrarre le giovani 
generazioni. Mi pare che l’annuncio rivolto loro abbia encomiabili 
componenti emotive, psicologiche, spesso brillantemente proposte 
grazie anche agli strumenti digitali, ma dove si fa fatica a cogliere la 
forza esplosiva del Vangelo di Gesù.

Accade allora che ci sia richiesta di colloqui di accompagnamen-
to, le cui motivazioni e i cui contenuti rivelano le componenti della 
proposta educativa recepita, dove la ricerca vocazionale nella pro-
spettiva della sequela Christi o è assente, o del tutto sbiadita. Mi ri-
ferisco non soltanto alla sequela evangelica nella prospettiva d’una 
scelta di cosiddetta “speciale consacrazione”, ma alla sequela entro 
la vita cristiana aperta a qualunque tipo di scelta vocazionale.

Ricordo un giovane, appena laureato, impegnato in Azione Cat-
tolica, che stava compiendo discernimento in vista del seminario, 
ove poi è entrato, ed è prete da alcuni anni. Quel giovane aveva 
partecipato ad una giornata diocesana vocazionale e il vescovo lo-
cale aveva manifestato a lungo la sua preoccupazione per la carenza 
di vocazioni e aveva esortato con forza quei giovani a compiere una 
scelta definitiva. Quel giovane, indignato, commentava: «Come 
può il vescovo chiedere di entrare in seminario quando dalle sue 
omelie e discorsi non ho mai ricevuto una parola che abbia nutrito 
davvero la mia fede?».

1.3 La gioia del senso e la corrispondente fatica

Mi è stato proposto di riflettere con voi su un binomio: gioie e 

fatiche dell’accompagnamento vocazionale. Propongo di riflettere su 



66 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Mario Rollando

alcuni tratti di questo ministero considerando per ciascuno di essi, 
come in un dittico, “la gioia del senso” e la corrispondente fatica che 
ogni aspetto di questo splendido ministero comporta.

2. Annuncio - Ascolto

2.1 La gioia 

L’accompagnamento spirituale è un momento alto di evangeliz-
zazione personalizzata. Paolo VI ha scritto nell’Evangelii Nuntiandi 

– e Papa Francesco ha citato più volte 
quelle parole – «la dolce e confortante gio-
ia di evangelizzare» (EN 80). L’accompa-
gnamento appartiene al ministero della 
Parola, non al ministero sacramentale. È 
evangelizzazione rivolta ad una persona 

precisa, che esige una sua conoscenza approfondita e una altret-
tanto profonda conoscenza di quale annuncio vada rivolto perché 
l’interlocutore possa illuminare il proprio il vissuto.

Si tratta di evangelizzazione del profondo. È facile limitarsi all’evan-
gelizzazione dei comportamenti – puntualità, competenza, adem-
pienze – che sono certo importanti, ma quello che occorre è che la 
Parola di Dio ponga una persona a contatto con le proprie emozio-
ni, sogni, desideri, paure, speranze. 

Nei Vangeli i dialoghi del Signore Gesù sono tutti differenziati a 
seconda di quanto sta accadendo “dentro” la persona con cui dia-
loga. Pensiamo a Nicodemo, o a Zaccheo, alla Samaritana, o all’a-
dultera1. 

2.2 La fatica 

Se l’annuncio con cui si cerca di aiutare l’altro a far luce sul 
proprio mondo interiore è motivo di gioia, poiché consente all’ac-
compagnatore di assaporare la libertà e la pace che la Parola genera, 
al tempo stesso è avvertita la fatica dello stare in ascolto. In ascolto 
dello Spirito Santo, in ascolto d’una persona.

1  Sul tema dell’evangelizzazione del profondo ricordo i tre libri di S. Pacot: L’evangeliz-
zazione del profondo 1, Queriniana, Brescia 20157; L’evangelizzazione del profondo 2. Torna 
alla vita! Queriniana, Brescia 20112; L’evangelizzazione del profondo 3. Osa la vita nuova! I 
cammini delle nostre pasque, Queriniana, Brescia 2005.

L’accompagnamento spirituale 
è un momento alto di 

evangelizzazione personalizzata: 
«La dolce e confortante gioia di 

evangelizzare» (EN 80).



67VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Gioia e fatiche dell’accompagnamento vocazionale

Non è così difficile pronunciare parole a servizio della Parola, è 
molto più difficile ascoltare l’altro che è la persona accompagnata, 
e l’Altro che è tutt’altro da noi, e che è sempre Oltre le nostre de-
finizioni. Qui sembra verissimo al sottoscritto che solo gli assidui 
ascoltatori del Mistero santo e ineffabile che noi chiamiamo Dio, 
possono diventare raffinati interpreti del mistero dell’uomo. 

Questo ministero di un annuncio personalizzato esige, per quan-
to povera sia, una tensione contemplativa continua. 

Vale la pena ricordare che noi tutti usufruiamo di quattro co-
municazioni verbali: parlare, leggere, scrivere, 

ascoltare. Le prime tre le abbiamo imparate 
in famiglia e a scuola. Ci è mai stato inse-
gnato ad ascoltare? L’arte dell’ascolto è pre-
ziosissima e va imparata continuamente. 
Esistono anche testi eccellenti al riguardo. 

La terapia dell’ascolto è fondamentale. È una grazia ed è un compi-
to faticoso da apprendere.

3. Cura - Controllo

3.1. La gioia 

Accompagnare significa avere cura. Ed è una gioia farsi carico di 
qualcuno. L’intensità di una relazione di cura ci restituisce sem-
pre un maggior senso della nostra stessa identità. Prendersi cura di 
qualcuno vuol dire anche scoprire meglio sé stessi. 

Penso che vadano differenziati il “curare” e il “prendersi cura”.

Curare significa operare un intervento isolato: ad esempio, in 
campo della salute fisica io curo se procuro una medicina a chi non 
si sente bene; in campo spirituale vocazionale io curo se do un buon 
consiglio alla persona interessata.

Prendersi cura significa molto di più. Non 
ci si limita ad una medicina o a un consi-
glio, ma ci si fa carico dell’altro in modo 
continuativo, lo si porta nel cuore, nel pen-
siero, nella preghiera. L’altro diventa una 
presenza viva e interpellante nella mia vita. 

È una gioia il far memoria delle persone che si accompagnano non 
solo nella preghiera, ma in tanti incontri che si intersecano e ci 

L’arte dell’ascolto è 
preziosissima e va imparata 

continuamente. La terapia 
dell’ascolto è una grazia ed è un 
compito faticoso da apprendere.

Prendersi cura significa 
farsi carico dell’altro in 

modo continuativo. L’altro 
diventa una presenza viva e 
interpellante nella mia vita.



68 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Mario Rollando

rinviano l’uno all’altro. Anche la pagina di un libro o la sequenza 
di un film, o una canzone, può rimandarmi alle persone di cui mi 
prendo cura e a volte anche suggerirmi una strada da percorrere. Se 
poi ci accade di accompagnare nella stessa stagione persone diverse, 
può succedere che quanto ascoltiamo da una di esse ci apra brecce 
e orizzonti per il discernimento con un’altra persona, se veramente 
sto prendendomi cura di entrambe.

3.2 La fatica 

Esiste una soglia labile tra la cura e il controllo. 
Accade che il prendersi cura più gratuito, che si esprime in pa-

role, attitudini, sguardi, sia interpretato dalla persona che accompa-
gniamo come un controllo. Ed è fatica essere fedeli alla cura evitan-
do qualunque espressività verbale o simbolica che possa essere re-
cepita come controllo. Il controllo è una forma raffinata, e sovente 
inconsapevole, di potere. Il prendersi cura crea un legame e il senso 
di responsabilità nei confronti dell’altro può diventare controllo. La 
soglia tra la cura e il potere è molto labile, ed è per questo tanto più 
facile oltrepassarla. 

Il deterrente per sfuggire a questo scambio, tra la cura e il po-
tere, sembra sia una verifica attenta e regolare del nostro stile di 
cura, in spirito di povertà. I terapeuti hanno un supervisore che 
consultano regolarmente. Non è prevista una figura analoga per il 
ministero dell’accompagnamento, ma nulla vieta che si scelga un 
esperto, adulto nella fede, per sottoporre alla sua considerazione 
l’eventualità di una nostra cura contagiata dal potere.

4. Genitorialità - Transfert

4.1 La gioia 

Ogni esperienza educativa introduce l’educatore in un dinami-
smo genitoriale. Educare significa generare alla vita. In modo par-
ticolare l’accompagnamento vocazionale diventa un percorso di 
paternità-maternità. Accompagnare una persona perché entri in 
contatto col progetto iscritto in lei sulla propria esistenza signifi-
ca aiutare qualcuno a rinascere, a dare cioè un nome alle proprie 
attese ed inquietudini, alle proprie speranze e desideri, in vista di 
una loro attuazione. Riconoscendo il divino disegno depositato in 



69VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Gioia e fatiche dell’accompagnamento vocazionale

lei, la persona assapora la gioia del contatto con un sogno custodito 
in maniera indefinita e che ora assume un profilo. E questa gioia è 
condivisa dall’accompagnatore.

4.2 La fatica 

La genitorialità coincide con un fenomeno noto oggi come tran-

sfert e controtransfert. Questo linguaggio crea solitamente disagio, 
data la sua origine psicoanalitica. 

Ha studiato questo argomento un maestro accreditato sull’ac-
compagnamento spirituale, Andrè Louf, nel suo noto testo Generati 

dallo Spirito2. Il disagio nasce dal ritenere che un tale linguaggio non 
consideri il primato assoluto dell’azione dello Spirito Santo al cuore 
della relazione di accompagnamento spirituale. 

Domanda A. Louf: «Tutta l’arte dell’accompagnamento spirituale non 

dovrebbe consistere per l’appunto nello sfuggire alla “tentazione” del tran-

sfert, con tutta la sua ambiguità e le sue complicazioni?». E risponde: «Il 

transfert non è per nulla una “tentazione” a cui si possa sfuggire. È un dato 

di fatto, lo si voglia o no, lo si dissimuli o no. Certo, è un fatto che sfugge 

in parte alla coscienza, un fatto dunque in parte inconscio. Ma tutti sanno 

che le realtà psicologiche sono tanto più temibili e hanno degli effetti tanto 

più perversi quanto più restano inconsce e si evita di guardarle in faccia. Il 

transfert, tuttavia, è inconscio solo molto parzialmente. Per un occhio esper-

to è relativamente facile individuarlo da certi segni che non ingannano»3. 

Esiste per l’accompagnatore un compito, 
che comporta fatica, nell’essere vigilante su 
questo fenomeno che coinvolge sia lui che 
la persona accompagnata. Il transfert consi-
ste nel trasferire da parte dell’accompagna-
to una propria figura genitoriale nell’ac-

compagnatore e viceversa per quest’ultimo. 
A. Louf continua scrivendo: «Il fatto di accompagnare un altro può 

peraltro rimediare, in parte, alle lacune dell’accompagnamento a suo tem-

po ricevuto con più o meno efficacia. Anche per l’accompagnatore, infatti, 

la situazione di transfert è innanzitutto una chance, e non un rischio. Se 

gestita correttamente può, in definitiva, costringerlo a una rinuncia positiva 

2  A. Louf, Generati dallo Spirito, Qiqajon, Magnano (BI) 1994.

3  Ivi, pp. 78-79.

Esiste per l’accompagnatore un 
compito, che comporta fatica, 

nell’essere vigilante su questo 
fenomeno che coinvolge sia lui 

che la persona accompagnata.



70 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Mario Rollando

ai propri desideri, insegnargli a “desiderare senza voler essere esaudito”, 

obbligandolo a diminuire incessantemente dinanzi alla libertà e all’auto-

nomia crescente dell’altro. In una parola: è un’occasione non da poco per 

imparare ad amare veramente. Si, nell’accompagnamento spirituale sono 

entrambi gli interlocutori a trarre beneficio»4. 

5. Discernimento - Scelta

5.1 La gioia 

Obiettivo dell’accompagnamento vocazionale è un percorso di 
inveramento che mira a discernere se in un soggetto esistono le 
qualità naturali e acquisite, umane e cristiane, dalle quali si possa 
cautamente evincere che sono iscritte in lui, o in lei, le dimensioni 
costitutive d’un determinato disegno divino. Ed è gioia per l’accom-
pagnatore il riconoscere, pur nella consapevolezza di potersi sba-
gliare, la presenza di un appello, gioia tanto più intensa quando essa 
è condivisa dalla persona accompagnata, la quale attendeva che 
qualcuno la aiutasse a dare nome ad una attesa a lungo custodita. 

Può accadere che il soggetto non voglia dare un nome alla propria 
attesa, anzi, la rimuova, e si sottragga anche a qualunque riferimento 
ad essa. Mi spiego con un esempio: ad uno studente liceale prossimo 
alla maturità viene chiesto, al fine di metterlo a contatto con le qua-
lità che in lui si riscontravano, se non aveva mai pensato di spendersi  
a tempo pieno per Gesù e per il Regno. E il giovane irrigidendosi 
risponde che «sì, voglio impegnarmi come educatore in parrocchia, 
laurearmi e nulla più». 

Cinque anni dopo quel giovane, vicino alla laurea, diceva allo 
stesso accompagnatore che non aveva dimenticato quella doman-
da, l’aveva sempre trattenuta, e ora si rendeva conto che era tempo 
di arrendersi. E l’accompagnamento prese un orientamento preciso. 
Quel giovane è da vent’anni monaco. In quella occasione fu coniata 
dagli amici questa frase: si finisce con l’inseguire ciò da cui si era scappati.

5.2 La fatica 

Di fronte alla scelta della persona accompagnata la fatica dell’ac-
compagnatore è il rispetto, la pazienza, la non invadenza. E molta 

4   Ivi, p. 80.



71VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Gioia e fatiche dell’accompagnamento vocazionale

preghiera. È in queste situazioni che viene scoperta tutta la verità 
di un criterio del discernimento che suona così: la vocazione non coin-

cide con l’inclinazione. Può esserci l’oggettività di una chiamata, ma 
mancare l’attrazione verso di essa. Questa può venire anche dopo 
un lungo tempo, fatto di preghiera e riflessione. Non sono poche 
le storie di questo tipo. È anche vero che può esistere una falsa in-
clinazione vocazionale, quasi un capriccio, senza nessun riscontro 
oggettivo.

6. Vulnerabilità - Crescita

6.1 La gioia 

Nel percorso di accompagnamento avviene sempre una “anam-

nesis” del vissuto di una persona, che ne evidenzia l’indole, cioè 
la struttura temperamentale, ma apre anche alla conoscenza dei 
contesti relazionali in cui il soggetto è cresciuto, dalla famiglia, alla 
scuola, alla comunità di appartenenza, alle amicizie. Lentamente 
emergono legami stretti e profondi tra quanto il soggetto vive oggi 
e la sua storia. E si evidenziano vulnerabilità attuali, facilmente di-
pendenti da ferite antiche. Questa scoperta può costituire una fru-
strazione e una battuta d’arresto per il soggetto. Di fronte a questo 
rischio è fondamentale che l’accompagnatore che ha rilevato gli 
aspetti vulnerabili sappia cogliere in essi la presenza di altri aspet-
ti della vita dell’accompagnato che germogliano proprio da quelle 
vulnerabilità, e che possono avere nei confronti di queste vulnera-
bilità un effetto di guarigione.

Ci sono due metafore usate per esprimere questa interazione tra 
vulnerabilità e guarigione: i nostri ostacoli diventano i nostri veicoli; le 

ferite diventano feritoie. Non si diventa cristiani maturi contro la no-
stra indole e la nostra storia, ma attraverso di esse. Cito due esempi 
classici. 

Il Prof. Leonardo Ancona, per molti anni Primario di Psichiatria 
al Gemelli, ha condotto uno studio su alcune figure della storia ita-
liana e, data la sua ammirazione per Francesco d’Assisi, ha istituito 
dei confronti tra di lui e altri personaggi. La conclusione di questa 
ricerca è stata che la struttura temperamentale di Francesco era 
analoga a quella di Gabriele d’Annunzio, definiti entrambi “sen-
soriali”. 



72 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Mario Rollando

Andrè Frossard, che fu intervistatore e amico di Giovanni Paolo 
II, ha condotto uno studio su San Vincenzo de’ Paoli, figlio di poveri 
contadini, che si dedicò alla vita ecclesiastica per ottenere un rico-
noscimento sociale. È documentato che quando Vincenzo, adole-
scente, andava in città con suo padre, si vergognava di riconoscerlo 
tale e, quando questi più tardi andrà a trovarlo nel collegio dove 
studia, si rifiuterà di andare in parlatorio, ancora per vergogna. Il 
Frossard conclude la propria ricerca scrivendo: «Quando Vincenzo de’ 

Paoli, dopo i 39 anni (era diventato prete a 19) spenderà la propria vita per 

i poveri, vedrà in loro il volto del Cristo, ma anche il volto di quel povero 

papà non riconosciuto dal figlio».

6.2 La fatica 

Consiste sia nel riconoscere l’appuntamento di bene presente 
nelle proprie e altrui ferite e ancora nell’aiutare la persona accom-
pagnata, in modo specialissimo i giovani, ad essere gentili e acco-
glienti verso le proprie vulnerabilità, e a renderli persuasi, tramite 
l’indicazione di percorsi, che dentro i nostri limiti si nascondono i 
nostri pregi. È uno degli aspetti più difficili di questo ministero, che 
esige anche studio e competenza. La ricerca sulle malattie spirituali 
ci offre oggi risultati preziosi5. 

Aggiungo che studi recenti di psichiatria e psicoanalisi ritengono 
che quanto più una persona è dotata di “insight”, introspezione, 
tanto più è incline ad essere un soggetto “borderline”. Donne e uo-
mini di forte vita interiore possono essere più fragili di altri, proprio 
in ragione della loro spiritualità. Penso che non vada mai dimenti-
cato che «obiettivo della vita cristiana non è l’equilibrio del soggetto, 
come usualmente lo si intende, ma la riconciliazione».

5  Suggerisco due testi, usati nei corsi universitari di Teologia Spirituale: L.J. González, 
Terapia spirituale, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 20002 e J.-C. Larchet, Tera-
pia delle malattie spirituali, San Paolo Edizioni, Cinisello Balsamo (MI) 2003. 
Indico anche due testi laici che sono, a mio parere, preziosi circa l’analisi dei vissuti. Uno 
è il libro autobiografico della filosofa Michela Marzano, docente di Filosofia Morale alla 
Sorbona: M. Marzano, Volevo essere una farfalla, Mondadori, Milano 2011. L’altro libro, 
che narra una storia recente: C. De Gregorio, Mi sa che fuori è primavera, Feltrinelli, Mi-
lano 2015. 



73VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Gioia e fatiche dell’accompagnamento vocazionale

7. Realtà - Idealizzazione

7.1 La gioia

Il colloquio di accompagnamento ci pone a contatto con tutta la 

realtà di una persona dove ci si incontra con doni, ferite, sogni, de-

lusioni, speranze. La gioia dell’accompagnatore è il poter leggere un 

vissuto e scorgervi l’opera dello Spirito Santo che, tramite alterne 

vicende, ha guidato il cammino di una persona verso un discerni-

mento vocazionale.

7.2 La fatica

In questa lettura del vissuto ci si può trovare a dover fare i conti 

con due possibili dati faticosi: il primo si riferisce allo scarto tra l’im-

magine che dell’accompagnato ci può essere fornita dal contesto in 

cui vive, o da precomprensioni di cui non si è mai sufficientemente 

liberi, e che possono condizionare il nostro ascolto. Il secondo mo-

tivo può nascere dall’avvertire che, nella narrazione della propria 

vita, l’altro non riesce ad esprimere dati per lui importanti, ma che 

non giunge a gestire per poterli manifestare. Mi spiego con un esem-

pio: un giovane ventenne domanda di essere accompagnato perché 

ritiene di essere visitato dalla chiamata del Signore al ministero pre-

sbiterale. Questo giovane si presenta con un aria molto preoccupata 

e si esprime facilmente e risponde tranquillo agli input dell’accom-

pagnatore, ma l’aria preoccupata non muta. Questo accade, allo 

stesso modo, in tre colloqui. L’accompagnatore decide di chiedere 

al giovane se c’è forse qualche argomento di cui vorrebbe parlare, 

ma, come sovente succede, non riesce a dire. Il giovane dice che è 

così e domanda se può scrivere invece di dire. Il giorno seguente 

l’accompagnatore trova una lettera dove il giovane racconta di un 

contatto sessuale con un amico avvenuto tre anni prima ed esprime 

il suo timore di essere omosessuale. 

8. L’Io e il sé

8.1 La gioia 

L’arte dell’accompagnamento consente di mettere a frutto le no-

stre competenze, il nostro io, cioè il nostro ruolo che emerge e gra-



74 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Mario Rollando

tifica. È motivo di gioia rendersi conto che il lavoro fatto su di sé, 
tutti gli apprendimenti acquisiti, sono fecondi nello svolgimento del 
nostro ministero.

8.2 La fatica

Ma è indispensabile che gli studi compiuti e le esperienze acqui-
site non si rinchiudano nella cornice del ruolo, ma che questa even-

tuale professionalità sia attraversata da 
tutta la ricchezza del proprio sé, cioè dal-
la nostra umanità con tutte le emozioni, 
ferite, incertezze e ricerche, e i percorsi 
compiuti per farvi fronte. 

La relazione di accompagnamento 
non può che rimanere asimmetrica, ma 
è indispensabile che sia profondamente 
umana. Solo tra poveri può esserci una 
comunicazione che giunga al profondo 
e l’accompagnatore è chiamato a resta-
re a contatto con le proprie povertà per 

comprendere e illuminare le povertà dell’altro. E questo comporta 
fatica.

9. Padre - Madre

9.1 La gioia 

Essendo l’accompagnamento un’esperienza di genitorialità che 
mira ad una verifica vocazionale, questo ministero considera facil-
mente l’altro in vista di quello che può diventare e a questo riguar-
do suggerisce mete e metodi da acquisire per raggiungerle. Tutto 
questo, e molto altro, è l’esercizio paterno della genitorialità, facil-
mente fonte di gioia per chi accompagna.

9.2 La fatica

La dimensione materna può non emergere perché più faticosa, 
mentre è indispensabile che essa sia esercitata, e consiste nell’ac-
cogliere anzitutto l’altro per quello che realmente è prima che per 
quello che potrà diventare. Se manca la dimensione materna la 
persona accompagnata può cadere facilmente in un inconsapevole 

La relazione di 
accompagnamento deve 

rimanere asimmetrica, ma deve 
essere profondamente umana. 

Solo tra poveri può esserci una 
comunicazione che giunga al 
profondo e l’accompagnatore 

è chiamato a restare a contatto 
con le proprie povertà per 

comprendere e illuminare le 
povertà dell’altro.



75VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Gioia e fatiche dell’accompagnamento vocazionale

ricatto, che è quello di pagare un pedaggio allo sguardo paterno 
dell’accompagnatore. Resta illuminante la metafora della tela di Rem-

brandt: in corrispondenza della mano materna il piede scalzo; in corrispon-

denza della mano paterna il piede calzato. 

10. Risposte - Domande

10.1 La gioia 

Chi chiede di essere accompagnato attende solitamente risposte 
per la propria ricerca vocazionale e l’accompagnatore può speri-
mentare la gioia di rispondere usufruendo di tutte la propria prepa-
razione. Può accadere di dimenticare che qualunque risposta data è 
degna di una persona solo se si apre sempre su domande nuove. Il 
colloquio di accompagnamento si struttura in un interscambio dove 
non ci si può limitare a dare risposte.

Nell’incontro con la Scuola Cattolica del maggio 2014, Papa Fran-
cesco ebbe a dire che vero maestro è quello che educa ad un pen-
siero sempre aperto, mai concluso. E segnalò come insigne maestro 
don Lorenzo Milani. 

10.2 La fatica 

Far germogliare domande non è facile, è mentalmente faticoso. 
È però fondamentale che l’accompagnamento, poiché impostato su 
un pensiero aperto, educhi la persona accompagnata ad una lettura 
critica del proprio vissuto e degli avvenimenti e ciò grazie all’arte 
del saper porre domande.

11. Lo Spirito Santo - Il terapeuta 

11.1 La gioia 

L’accompagnatore non può che essere una persona schierata sul 
versante della vita secondo lo Spirito, al di 
là di ogni sospetto di spiritualismo. Questa 
scelta va fatta senza sconti. Una vita spi-
rituale fortemente incarnata nel contesto 
socio-culturale in cui viviamo.

L’accompagnatore è persona che si è 
educata all’insight, come scriverebbe Loner-

L’accompagnatore deve essere 
una persona schierata sul 

versante della vita secondo lo 
Spirito, al di là di ogni sospetto 

di spiritualismo. Questa scelta 
va fatta senza sconti.



76 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Mario Rollando

gan, cioè ad uno sguardo che mira all’interiorità, scende nel pro-
fondo, non si lascia sequestrare dall’immediato. Veritas habitat in 
interiore homine, scrive Sant’Agostino. Sappiamo come il ministero 
dell’accompagnare esiga un lungo lavoro su di sé. Soltanto gli assi-
dui frequentatori del Mistero santo e ineffabile che noi chiamiamo 
Dio diventano raffinati interpreti del mistero dell’uomo. L’accompa-
gnare altri ci partecipa la gioia del farci discepoli dell’unico Maestro 
interiore mentre camminiamo con chi si è fatto discepolo con noi.

11.2 La fatica

L’intensità della nostra esistenza spirituale, o meglio, un fermo 
desiderio di essa, ci aiuta ad essere immuni dal rischio di farci tera-
peuti, esperti psicologi, invece che donne e uomini al servizio dello 
Spirito. Il rischio esiste. Sappiamo invece che ci è chiesta competen-
za sull’umano affinché i due aspetti – vita spirituale e terapia – non 
dimorino in alternativa, ma in integrazione. Ed è fatica custodire 
questo equilibrio.

12. Con lo sguardo in avanti

Ho iniziato sottolineando che il ministero dell’accompagnamen-
to è evangelizzazione personalizzata. Concludo confermando l’ur-

genza di un annuncio su Gesù di Naza-
reth, il Dio amico degli uomini, che af-
fascini le nostre giovani generazioni, le 
attragga e le interpelli per la sequela e 
per il dono totale di sé per la venuta del 
Regno. 

Ma le nostre giovani generazioni 
sono quelle di oggi, non quelle di un 
tempo passato. Per questo i tratti che ho 

proposto intendono considerare la complessità dell’umano odierno, 
con tutte le sue complessità, contraddizioni e speranze.

La prima Discepola, Maria, Madre del buon Consiglio, ci illumini.

Le nostre giovani generazioni 
sono quelle di oggi, non quelle 

di un tempo passato. 
I tratti proposti intendono 
considerare la complessità 

dell’umano odierno, con tutte 
le sue complessità, 

contraddizioni e speranze.



77VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita

Uno STILE che interpella.
	 Dialogo con gli ESPERTI

AA. VV.

doss ier

L
e domande poste a don Luca Garbinetto, don Nicola Ban e Marzia 
Rogante, psicologi e formatori, nascono dalla riflessione e condivisione 
dei partecipanti ai gruppi di studio. Esse fanno emergere la necessità 

di confrontarsi con un’antropologia ispirata al Vangelo che sappia accom-

pagnare i giovani alle scelte di vita.

Nelle risposte sono emerse alcune indicazioni pedagogiche fondanti l’an-

tropologia cristiana, capaci di orientare l’educatore vocazionale nel suo ser-

vizio di accompagnamento.

1. Su quali principi si fonda un serio cammino di accompagna-

mento vocazionale?

d. Luca Garbinetto - Esistono alcuni elementi che possiamo con-

siderare punti di riferimento imprescindibili nell’accompagnamen-

to vocazionale. Da un lato è sempre necessario avere ben presente il 

giovane concreto che accompagniamo, la persona singola e singola-

re, unica e irripetibile che egli è. Dall’altro lato, dobbiamo compren-

dere questa persona come parte di un’umanità in cui è possibile 

riconoscere aspetti comuni a tutti gli uomini e le donne. Proviamo 

a specificarne alcuni.

In primo luogo, la persona è mistero. La dimensione del mistero 

è importante e va tenuta sempre presente quando si accompagna 

e si ascolta una persona. Si tratta di un mistero sempre più grande 

di quello che l’educatore può percepire, può dire, può fare. Se il 



78 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Aa. Vv.

giovane che si accompagna è mistero, significa che la sua umanità 
porta in sé ed è impregnata di una dimensione di trascendenza. La 
persona è un’unità nella dimensione fisiologica, psicologica e spiri-
tuale: non esistono due persone separate nell’unico soggetto. Non 
esistono percorsi che riguardano esclusivamente ciò che è proprio 
del cammino spirituale e altri percorsi che riguardano unicamente 
la sua dimensione psicologica. Questo non toglie che ci siano alcuni 
momenti della vita in cui è necessario, e opportuno, lavorare più 
su uno che sull’altro aspetto. Tuttavia, per un autentico servizio 
alla persona, l’ideale è tenere presente, nell’ottica dell’integrazione, 
tutte le aree della personalità. L’antropologia cristiana ha come fon-
damento l’integrazione. C’è da chiedersi se oggi la persona sia con-
siderata come unità o se non si rischia di vederla a compartimenti 
stagni, composta da aree separate, quasi che una dimensione non 
incida sull’altra e viceversa. 

Un secondo aspetto importante da evidenziare è che per giunge-
re ad un’autentica integrazione, è necessario entrare nella dinamica 
del cammino. Ogni processo di crescita comporta un cammino gra-
duale. Anche l’accompagnamento vive di questa dinamica di cre-
scita, di sviluppo… Non esiste nessun essere umano che sia arrivato 
una volta per sempre; anzi, in molti casi, quando qualcuno non 
avverte la necessità di camminare spiritualmente e umanamente, 
ciò significa che forse è necessario ripartire con un intenso lavoro 
interiore. 

Va ricordato che lo sviluppo della persona, oltre che avvenire nel 
tempo e lungo un percorso, avviene per stadi, per tappe. Esse non 
sono strutturate in modo tale che, una volta conclusa una tappa, 
la persona può considerarla superata, chiusa, al punto da dimenti-
carla ed iniziarne un’altra. Basti pensare, per esempio, alla persona 
nella dinamica della crescita anagrafica: il bambino diventa ragazzo, 
adolescente, giovane, adulto, anziano, ma non “butta via” gli anni 
precedenti già vissuti... 

Nel cammino della crescita ci sono alcune tappe che marcano 
profondamente la storia personale. Può capitare che, in alcuni casi, 
questi stadi non vengano integrati in maniera opportuna e quindi 
che ci sia qualche blocco nella maturazione della persona. Perciò 
può accadere che la persona entri nello stadio successivo portando 
con sé e nella sua memoria affettiva, una ferita che potremmo chia-



79VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Dialogo con gli esperti

mare blocco, o ostacolo alla crescita. Se alcuni strati più profondi 
dello sviluppo della persona non sono stati integrati adeguatamen-
te, essi possono condizionare, o comunque influire sullo sviluppo 
della persona. 

Quando si fa accompagnamento e si riconoscono storie ferite, 
potremmo cadere nel rischio di essere molto preoccupati di rac-
cogliere tante informazioni che ci sembra possano essere utili per 
conoscere la persona. In realtà, la domanda da porsi non è tanto “in 
espansione”, cioè relativa a conseguire un numero sempre più am-
pio di dati, per così dire, cronologici, quanto in profondità. Si tratta 
cioè di cercare di cogliere quegli elementi che ci aiutano a capire 
più profondamente dove stia la difficoltà, la ferita di questa persona. 

C’è anche un terzo elemento fondamen-
tale per la comprensione dell’altro. Si tratta 
della dimensione relazionale. L’aiuto che 
possiamo dare perché la persona incontri 
realmente la propria storia è la relazione 
che instauriamo con lei. Attraverso la rela-
zione vissuta “qui e ora” è possibile, piano 
piano, scendere maggiormente in profon-
dità nella comprensione dell’altro e creare 
le condizioni per un cambiamento. La re-
lazione è lo strumento privilegiato che può 

aiutare la guarigione di alcune ferite. 
Allo stesso tempo, però, è nella relazione che sono nate le ferite 

e quindi la relazione di accompagnamento può anche contribuire, 
a volte, a bloccare la persona su alcuni punti della crescita. È saggio 
mettere in conto che può capitare anche questo, soprattutto nella 
cultura di oggi in cui si vive un individualismo diffuso e una forte 
dimensione narcisista, per cui la persona tende a rifiutare la rela-
zione, o a trasformarla in qualcosa di strumentale a sostegno della 
propria autostima ferita. 

2. Si è sottolineato come sia importante che l’accompagnatore 
possa farsi aiutare da una persona che abbia una certa esperienza 
di accompagnamento per essere più efficace nel suo ministero, una 
sorta di supervisione del proprio servizio… Come è da intendersi 
all’interno di un cammino di discernimento vocazionale?

L’aiuto che possiamo dare 
perché la persona incontri 

realmente la propria storia è 
la relazione che instauriamo 

con lei. Attraverso la relazione 
vissuta “qui e ora” è possibile 

scendere maggiormente in 
profondità nella comprensione 
dell’altro e creare le condizioni 

per un cambiamento.



80 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Aa. Vv.

d. Nicola Ban - Di per sé la supervisione non è una grande novità. 
Quando la comunità cristiana ha incominciato a decidere come or-
ganizzarsi a cosa ha pensato? Ha pensato che nella comunità fosse 
necessario l’epìscopos. L’epìscopos (epì = sopra, scopos = guarda) è colui 
che dovrebbe aiutare a far sì che la comunità cristiana rimanga fe-
dele al Vangelo. 

In ambito di accompagnamento significa che abbiamo bisogno 
di qualcuno che ci aiuti a rimanere fedeli alle persone che ci sono 
affidate. Le modalità di supervisione possono essere diverse. 

Ci può essere la supervisione fatta con una persona che repu-
to abbia specifiche competenze nell’ambito dell’aiuto personale, 
nell’ambito pastorale, nell’ambito dell’accompagnamento. A questa 
persona presento la situazione con l’obiettivo innanzitutto di vivere 
con responsabilità l’aiuto che voglio offrire. Confrontarmi con qual-
cuno significa poi allargare le prospettive, avere un altro punto di 
vista su quella situazione. La supervisione aiuta a rileggere anche il 
mio vissuto. Ciò che è soggettivo comincia ad avere un’oggettività 
che permette di capire meglio la persona che sto accompagnando. 
Quindi la supervisione può avvenire così: vado da una persona più 
esperta nell’ambito dell’accompagnamento, o in quello psicologi-
co, o pedagogico; le presento una situazione e mi faccio aiutare a 
rileggere quello che io sto vivendo, come sta procedendo il processo 
dell’accompagnamento, quali sono i contenuti su cui potrei essere 
più attento. 

Un’altra forma di supervisione potrebbe essere quella di un 
confronto con più persone, in cui uno ha una competenza mag-
giore e guida il lavoro del gruppo di supervisione. In questo caso 

si presenta al gruppo un aspetto dell’ac-
compagnamento per poter riflettere in-
sieme sulle dinamiche in atto, in modo 
che si possa riflettere insieme sulla dinami-
ca di accompagnamento. Il coordinatore 
del gruppo ha il compito di dare a tutti 

la parola, di mantenersi fedeli ad una certa metodologia, di dare 
alcune indicazioni. 

È possibile, però, vivere la supervisione anche con i pari, perché 
non si ha necessariamente sempre bisogno di un esperto. Alcune 
volte è sufficiente un confronto con chi abitualmente vive il servizio 

Il coordinatore del gruppo ha il 
compito di dare a tutti la parola, 

di mantenersi fedeli 
ad una certa metodologia, 

di dare alcune indicazioni.



81VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Dialogo con gli esperti

di accompagnamento, anche senza titoli particolari, e che si rico-
nosce essere una donna o un uomo saggi di cui è possibile fidarsi. 
Il confronto con un pari mi permette di comprendere quale passo 
ulteriore è possibile proporre perché il cammino di accompagna-
mento non ristagni. A volte, infatti, capita di rimanere insabbiati in 
alcune dinamiche che non evolvono. 

La supervisione ci libera dalla tentazione dell’onnipotenza e dal 
presumere di saper risolvere tutti i problemi della persona che ac-
compagniamo. Aprirci a qualcun altro ci libera dalla presunzione e 
dal peso di dover saper offrire sempre tutte le soluzioni.

Nella supervisione deve essere sempre salvaguardata la riserva-
tezza. Non è detto che al supervisore dobbiamo presentare i nomi e 
tutti i dettagli della situazione, ma è sufficiente raccontare quanto è 
indispensabile per comprendere la situazione. 

3. A cosa serve imparare a riconoscere cosa provo di fronte a ciò 
che mi racconta la persona che accompagno? È veramente necessa-
rio “ascoltare” le mie reazioni interiori? A cosa mi serve saper rico-
noscere le mie emozioni se, in ogni caso, devo rendermi disponibile 
all’accompagnamento?

Marzia Rogante - Il tema delle emozioni, il “come mi sento”, non 
è un tema banale. Anzi, si tratta di un aspetto centrale a cui dob-
biamo educarci per vivere al meglio il servizio di accompagnatori 
spirituali e vocazionali. 

Innanzitutto è da chiarire che il guardare alle mie personali 
emozioni non serve per decidere se accompagnare o meno chi mi 
chiede aiuto. 

L’emozione che sperimento è qualcosa di fondamentale perché, 
nel cammino di accompagnamento, si instaura una relazione e la 
relazione è fatta principalmente di emozioni. Per esempio, quando 
incontriamo una persona, la prima cosa che ci succede è avere una 
reazione istintiva di simpatia o antipatia, di piacere o di disagio, di 
accoglienza o di rifiuto. Nel tempo è possibile correggere ciò che 
proviamo, ma l’emozione è la prima cosa che sperimentiamo. 

In termini più tecnici si può parlare di transfert e di controtransfert. 
Questo avviene non soltanto in una relazione terapeutica, ma in 
qualsiasi relazione umana. C’è un interscambio che va da me all’al-
tro e dall’altro a me. Continuamente ciò che provo si può modificare. 



82 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Aa. Vv.

L’emozione dice qualcosa di me, ma anche dell’altro, quindi è 
uno strumento importante. 

L’emozione è qualcosa di intimo, di viscerale, quindi non è sem-
pre facile dare il nome giusto a ciò che sperimentiamo interior-
mente. Spesso tendiamo a rimanere su un piano più intellettuale, 
dandoci spiegazione su ciò che sperimentiamo. Oppure siamo più 
abituati a esprimere le emozioni in termini di sensazioni fisiologi-
che. Per esempio diciamo: mi batte il cuore; mi tremano le gambe; 
ho sentito un pugno allo stomaco; mi è venuto un nodo alla gola... 
Dietro a tali sensazioni ci sono le emozioni. Le emozioni, dunque, 
sono qualcosa di fondamentale, presente in tutte le relazioni e dico-
no qualcosa della relazione che è in atto. 

Il primo impatto con la persona che 
chiede aiuto è molto importante e dice 
già qualcosa di chi abbiamo di fronte. La 
reazione che l’altro mi suscita, mi indica 
anche qualcosa di quello che l’altro sta 
vivendo. Chiaramente, per fare questo 
devo avere già una certa conoscenza di 

me, altrimenti rischio di faticare a distinguere quello che sto vivendo. 
Faccio un esempio un po’ personale. Io ho imparato nel tempo, 

accompagnando le persone, che ci sono un certo tipo di persone 
con cui tendenzialmente provo disagio, un po’ di rabbia… e ce ne 
sono altre che mi suscitano tenerezza. Quindi è importante che io 
mi conosca per sapere cos’è che, generalmente, mi suscita rabbia, 
tristezza, compassione, ecc. È importante per capire cosa “è mio a 
priori” e cosa realmente l’altro sta suscitando attraverso parole, at-
teggiamenti, difese usate, ecc.

È necessario fare un cammino in profondità su se stessi altri-
menti faticheremo maggiormente ad aiutare gli altri. In alcuni casi 
ciò che sperimento può essere un impedimento per entrare in rela-
zione profonda con l’altro, perché ci sono cose di noi che fatichia-
mo ad accogliere e a risolvere. Se non teniamo conto delle nostre 
emozioni, potremmo rischiare di colludere con alcuni aspetti che 
appartengono all’altro. 

4. Ci sono suggerimenti riguardo l’esercizio pratico dell’accom-
pagnamento?

Il primo impatto con la persona 
che chiede aiuto dice già 

qualcosa di chi abbiamo di 
fronte. La reazione che l’altro mi 

suscita, indica anche qualcosa 
di quello che l’altro sta vivendo.



83VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Dialogo con gli esperti

d. Luca Garbinetto - Senza voler proporre uno schema rigido e 
fisso, possiamo dare alcune indicazioni pratiche e utili per un per-
corso di accompagnamento. 

Innanzitutto dobbiamo dire che “dipende” da situazione e situa-
zione. Esercitare il ministero dell’accompagnamento è innanzitutto 
garantire il rispetto per il mistero profondo della persona. Perciò 
i colloqui devono essere fatti in un clima di riservatezza. Questo 
comporta avere un luogo opportuno per dialogare, in cui ci siano 
due poltrone o due sedie non troppo comode, ma neanche troppo 
rigide, a una distanza che permetta una relazione normale, non 
troppo vicina, ma neanche troppo lontana. 

È importante avere cura che la persona stia bene nel luogo dove 
si svolge l’incontro; che il luogo sia anche bello: il che non significa 
lussuoso, ma pulito, curato, dignitoso, un luogo in cui la persona 
possa sentirsi a proprio agio.

Nei colloqui, soprattutto quando si avvia un accompagnamento 
sistematico, è bene che si definisca il tempo di incontro, che può 
essere di circa un’ora. Se ci si accorge che i colloqui cominciano ad 
allungarsi di molto, è importante porsi la domanda del perché si al-
lungano, se realmente è un bisogno della persona che accompagnia-
mo o se è un nostro bisogno. Potrebbe capitare di aver bisogno di 
sentirsi importanti per qualcuno e così allungare i tempi di incontro.

Altro elemento essenziale è che ci sia un profondo rispetto. Que-
sto implica fare un’alleanza chiara, in cui stabilire anche con quale 
frequenza incontrarsi. 

Deve essere chiaro prima di tutto l’obiettivo dell’incontrarsi: se 
viene richiesta una direzione spirituale, o un accompagnamento 
per discernere la vocazione personale, o l’accompagnato vuole ve-
nire ogni tanto per sfogarsi e parlare. La proposta che io poi farò 
sarà legata all’obiettivo prefissato.

È importante domandarsi se gli incon-
tri partono da reali necessità della persona, 
oppure soddisfano soltanto i bisogni di chi 
accompagna. Per questo è utile la chiarezza 
iniziale, fin dal primo contatto. 

È importante il rispetto della persona 
che si accompagna, ma è anche necessario 
il rispetto per se stessi. Per vivere il ministe-

È importante domandarsi se 
gli incontri partono da reali 

necessità della persona, oppure 
soddisfano soltanto i bisogni 

di chi accompagna. Per questo 
è fondamentale la chiarezza 

iniziale, fin dal primo contatto.



84 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Aa. Vv.

ro della direzione spirituale e dell’accompagnamento vocazionale ci 
vogliono energie, testa, cuore… 

Sarebbe opportuno, dopo l’incontro, prendersi lo spazio per 
mettere davanti a Dio nella preghiera quello che abbiamo vissuto e 
per scrivere una breve sintesi dell’incontro, in modo da custodirne 
la memoria per l’incontro successivo. 

Sarebbe anche corretto fare uno stacco, prima di buttarsi in altre 
attività, o impegnarsi in un altro colloquio.

5. Quali domande porre per conoscere meglio il giovane in di-
scernimento? Spesso ci sono aree su cui è difficile aprirsi, ma che si 
percepisce sarebbe utile approfondire. Quanto è opportuno chiede-
re, o addirittura insistere, per conoscere di più?

d. Nicola Ban - Anche questa domanda riporta al tema della 
necessità di creare un’alleanza, una sana confidenza con il giova-
ne che accompagniamo. In base all’alleanza che stringiamo con 
questa persona, capiamo anche quanto dobbiamo, o non dobbia-
mo, domandare. Se uno ci viene a chiedere: «Avrei il desiderio 
di fare un cammino profondo di conoscenza di me stesso, perché 
veramente voglio riprendermi in mano per poter fare una scelta 
vocazionale…» e poi non parla mai, ad esempio, della sua fami-
glia, prima o poi dobbiamo chiedergli di parlare delle sue relazioni 
familiari. 

È chiaro che se un giovane non ha intenzione di intraprendere 
un cammino continuativo di accompagnamento, o viene solo per 
sfogarsi su una questione contingente, allora è prudente non porre 
domande troppo personali. Al contrario, se l’alleanza che stringia-
mo è quella di fare un percorso prolungato nel tempo, in cui la per-
sona si mette in gioco totalmente, prima o poi, forse, è necessario 
chiedere: «Ma come mai di questo argomento non parliamo mai?». 
Questo vale anche per aree delicate come possono essere quelle 
dell’aggressività o della sessualità.

Alcune volte le persone non portano determinati argomenti per-
ché percepiscono che per noi sono questioni che ci mettono a disa-
gio e sono questioni irrisolte anche dentro di noi. Se noi non siamo 
sufficientemente a nostro agio con alcuni temi, è difficile che le 
persone che accompagniamo inseriscano questi temi all’interno del 
colloquio. Per esempio: se io ho un problema con la mia famiglia 



85VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Dialogo con gli esperti

d’origine e percepisco che è un ambito delicato, in cui tante que-
stioni rimangono aperte, probabilmente il giovane non parlerà della 
sua famiglia d’origine, perché percepisce, attraverso tutta una serie 
di segnali che diamo involontariamente, o inconsapevolmente, che 
per noi è un tema difficile. Chi si affida a noi in una relazione di 
accompagnamento, in qualche modo ci tiene ad avere una buona 
relazione con noi. Spesso lo vediamo nei bambini: i bambini voglio-
no proteggere i propri genitori. Così anche le persone che accompa-
gniamo in qualche modo ci vogliono proteggere perché vedono in 
noi una fonte di sicurezza. 

Quindi cosa domandare e quanto domandare dipendono dall’al-
leanza che stringiamo con la persona e da quanto noi ci sentiamo a 

nostro agio in ciò che è oggetto del dialogo. 
Se poniamo una domanda e poi non siamo 
in grado di portare in noi o di contenere ciò 
che l’altro ci sta consegnando, è meglio non 
fare domande. Se ci accorgiamo che un am-
bito fondamentale non può essere da noi 
approfondito, è meglio rimandare il giova-

ne a qualcuno che realmente possa accompagnarlo in quell’aspetto 
della vita che più ci fa e lo fa soffrire. 

d. Luca Garbinetto - È utile sottolineare un ulteriore elemento 
legato al processo di sviluppo della persona. 

Anche nel cammino di accompagnamento c’è una progressione 
della relazione. Perciò alcune questioni non è il caso di chiederle 
all’inizio del cammino di accompagnamento, ma successivamente. 
C’è un percorso nel quale matura anche il clima opportuno per 
porre alcune domande. In questo senso, il linguaggio non verbale è 
importantissimo. 

Le reazioni non verbali riguardano sia noi che le persone che 
abbiamo di fronte. Per esempio, ci sono alcune persone che conti-
nuano a mandare input indiretti perché tu sia spinto a fare “quella” 
domanda su un tema particolare. Non è automatico che si debba 
acconsentire a queste richieste non verbali. Se, per esempio, il gio-
vane non sa prendersi responsabilità, è necessario avere pazienza 
fino a che espliciti lui questa difficoltà e se ne assuma appunto la 
responsabilità “correndo il rischio” di parlarne. Altre volte, invece, 

Cosa domandare e quanto 
domandare dipendono 

dall’alleanza che stringiamo 
con la persona e da quanto noi 
ci sentiamo a nostro agio in ciò 

che è oggetto del dialogo.



86 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Aa. Vv.

è opportuno suggerire il tema da approfondire, perché la persona 
aspetta solo un incoraggiamento per entrare in questo argomento. 

Marzia Rogante - È importante ricordare che è necessario evitare 
di chiedere troppo, spinti a volte da una curiosità non sana. Anche 
quando ci sembra che ciò che il giovane ci sta dicendo sia una cosa 
importante da sviscerare o da capire subito. Non dovremmo far-
ci prendere dalla fretta, rischiando di andare a “curiosare” un po’ 
troppo, o troppo in fretta. Ci sono alcune questioni che vanno af-
frontate veramente con molto tatto, senza impaurirci noi per primi, 
ma sono sempre necessari attenzione e rispetto. 

6. Se una persona non si sente amata da Dio e quindi fatica a 
sperimentare il senso del peccato, almeno nella sua forma più com-
pleta, come deve comportarsi l’accompagnatore? Deve lavorare pri-
mariamente sul senso di colpa, o deve lavorare innanzitutto sull’a-
more di Dio che porta alla percezione del peccato?

Marzia Rogante - La domanda chiede di approfondire quanto già 
è stato accennato sul senso di colpa e sul senso del peccato. Aggiun-
giamo solo qualcosa. Lavoro sull’uno o lavoro sull’altro? Abbiamo 
già detto nella relazione che non è sempre così netto il lavoro da 
fare, un “o… o”, ma è necessario comporre le cose e quindi entrare 
in un “e… e”, situarsi in un continuum, che passa dal senso di colpa 
al senso del peccato. A partire anche dalla nostra esperienza capia-
mo bene che viviamo noi stessi in questo continuum tra senso di col-
pa e senso del peccato. Quando accompagniamo qualcuno che vive 
quest’ambito della colpa, non lavoreremo mai solo su un ambito o 
solo sull’altro. 

Come formatori ci occupiamo della parte spirituale, ma di que-
sta dimensione fa parte anche l’umano. Lavorare sull’aspetto più 
strettamente umano significa lavorare anche sulla relazione con 
Dio e viceversa. Molto spesso la relazione con Dio risente molto 
delle relazioni instaurate in famiglia. Ad esempio, un giovane che 
vive con la propria madre una relazione da cui cerca tanto amore, 
comprensione e affetto, ma nello stesso tempo la tiene a distanza 
come per non voler disturbare ed è sempre alla ricerca di come 
conquistarsi il suo affetto, è possibile che tenda a fare lo stesso 
con Dio. La persona può avvertire un forte desiderio di sentire che 



87VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Dialogo con gli esperti

esiste un Dio amore, che accoglie nonostante tutto, che fa sentire 
amato e benvoluto, ma allo stesso tempo può vivere, per vari mo-
tivi, un senso di rifiuto di fronte a quest’amore. Non è raro trovare 
giovani che affermano: «Come può Dio amare proprio me? Ma si 
rende conto Dio di ciò che ho fatto? Lo sa quello che ho combina-
to?». Il problema non è Dio: in realtà è lui stesso che non riesce 
ancora a perdonarsi ciò che ha fatto, le esperienze di ribellione 
vissute, forse nell’adolescenza. 

Può accadere che ciò che non si riesce a perdonare della propria 
vita, in particolare, sia molto legato alle relazioni dell’infanzia. Se 
non c’è stato un sufficiente superamento dei primi stadi dello svi-
luppo, difficilmente si arriva a superare quelli successivi. 

Lavorare sulle relazioni vissute in famiglia significa lavorare, 
seppure in modo più indiretto, sulle relazioni attuali, compresa 

quella con Dio. Come accompagnatore, 
se comprendo che con questo giovane è 
più opportuno lavorare sulle relazioni che 
emergono all’interno del colloquio, lavoro 
su questo aspetto, ma sempre interrogan-
domi su come le relazioni attuali stanno 

modificando l’immagine di Dio e com’è la sua relazione con Lui 
nella preghiera. Non sono mai aspetti separati. Anche qui ci trovia-
mo all’interno di un continuum: ciò che si è vissuto nel passato e ciò 
che si sta vivendo oggi.

d. Luca Garbinetto - Fa molto bene pensare che la relazione di ac-
compagnamento si vive all’interno di un contesto più grande, fatto 
di altre relazioni. Questo significa che non è necessario che faccia 
tutto io, che sono l’accompagnatore. Questa consapevolezza ci libe-
ra dal “delirio di onnipotenza” che in alcune circostanze possiamo 
correre il rischio di sperimentare. 

L’annuncio della misericordia di Dio è sempre un annuncio per-
sonalizzato. Questo annuncio passa soprattutto attraverso l’espe-
rienza di sentirsi amati, cioè attraverso l’esperienza di una relazione 
di fiducia che, forse, il giovane non ha mai sperimentato. Questo 
porta a sentirsi “degni di fiducia”. Tuttavia, l’esplicitazione di un 
annuncio verbale dell’essere amato avviene mediante altre figure 
con cui il giovane entra in relazione. 

Lavorare sulle relazioni vissute 
in famiglia significa lavorare, 

seppure in modo più indiretto, 
sulle relazioni attuali, 

compresa quella con Dio.



88 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Aa. Vv.

È utile anche pensare il ministero dell’accompagnamento spiri-
tuale, della direzione spirituale, non in modo isolato, ma dentro un 
contesto ecclesiale. Per esempio, posso proporre al giovane di fare 
esperienza di comunità, di impegnarsi in un servizio sociale o eccle-
siale, e poi nel colloquio verificare con lui questo impegno. 

Per noi accompagnatori diventa ancora più impegnativo il com-
pito di avere uno sguardo globale ed ecclesiale di riferimento e sem-
bra che, nella Chiesa, oggi sia una vera esigenza. Si parla molto della 
necessità di “lavorare in rete”; forse è più opportuno dire “lavorare 
in comunione”. Ciò comporta avere un contesto di relazioni in cui 

intuisco dove può passare un messaggio 
di Misericordia di cui il giovane ha biso-
gno. È opportuno conoscere contesti nei 
quali fare esperienza di relazioni di fidu-
cia reale, per sperimentare realmente di 
sentirsi amato. 

7. Come e quanto è importante che la persona che accompagnia-
mo viva la propria rabbia?

Marzia Rogante - È sempre importante chiedersi e distinguere se 
la persona che accompagniamo prova rabbia, se la riconosce e come 
riesce ad esprimerla. 

Teniamo conto che le emozioni non sono uguali per tutti, nel 
senso che a volte diamo un’interpretazione personale alle emozio-
ni. Un tipico esempio si ha proprio con la colpa. Si può dire: «Ah! 
Mi sento tanto in colpa quando succede così e così…», ma poi ci 
si accorge che non è una colpa vera e propria, legata al fatto di 
aver sbagliato qualcosa o aver creato un danno, ma è piuttosto una 
“pseudo colpa”, un timore di essere criticato o rifiutato per quella 
situazione. 

La rabbia è un’emozione che va gestita. Ma come si fa a ge-
stire la rabbia? Anche la rabbia può avere degli estremi e si può 
esprimere in mille modi, dalle forme più attive che diventano ag-
gressività violenta, alle forme più passive che sono il ritirarsi dalla 
relazione, il non parlare, l’ironizzare… Alcune volte è necessario 
suscitare, provocare, interrogare la persona. È già stato sottolineato 
che il “come farlo” dipende molto dalla persona che accompagnia-
mo e dalla relazione instaurata con lei. È possibile chiedere: «Cosa 

È opportuno conoscere contesti 
nei quali fare esperienza 

di relazioni di fiducia reale, per 
sperimentare realmente 

di sentirsi amato.



89VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Dialogo con gli esperti

hai provato di fronte a questo fatto che mi stai raccontando?». Mi 
diceva un giovane durante un colloquio: «Mia mamma non mi ha 
fatto mai un complimento, mai una carezza, mai una tenerezza. Poi 
un giorno a un mio amico ha fatto un sacco di elogi per una cosa 
che aveva fatto». Ho chiesto cosa aveva provato. È chiaro che ave-
va provato rabbia, ma non sapeva riconoscerla. A volte le persone 
hanno bisogno di sapere che la rabbia è legittima, che ci può stare. 
Per questo, talvolta, è necessario che il formatore stuzzichi un po’ 
la persona, la provochi, perché possa riconoscere la sua rabbia e 
impari ad esprimerla in modo sano. Ed è anche utile evitare quelle 
osservazioni che autorizzino a vivere la rabbia o la tristezza che sta 
sperimentando. Possiamo anche rimandare all’altro un feedback del 
tipo: «Io al tuo posto avrei reagito così, mi sarei sentito così...». È un 
legittimare ciò che sta vivendo. Tuttavia, dobbiamo sempre essere 
pronti e rispettosi ad accettare che l’altro senta sempre come sua 
questa esperienza. Possiamo aiutarlo pian piano a prenderne con-
sapevolezza perché la impari a gestire.

8. Tutti hanno la possibilità di vivere il ministero dell’accompa-
gnamento? Ci vuole qualche titolo in particolare per farlo?

d. Nicola Ban - Più volte si è usata la metafora dell’arte per indica-
re le caratteristiche dell’accompagnamento spirituale e vocazionale. 

Cosa serve per diventare un bravo artista? Innanzitutto è neces-
sario molto esercizio. Ci sono alcune cose che si possono imparare 
ed è possibile farlo solo con tanta pratica, con molto esercizio. Il 
miglior modo per diventare un accompagnatore spirituale è accom-
pagnare. Fare l’accompagnatore spirituale è qualcosa che non si im-
para sui libri, ma si impara facendo. 

È necessario formarsi a quest’arte, come stiamo facendo nel con-
testo di questo Seminario, per apprendere alcune indicazioni meto-
dologiche, per riflettere su questo ministero. Tuttavia, posso essere 
il tecnico più bravo del mondo, ma se mi manca l’ispirazione non 
sarò mai un’artista. Dall’altra parte, posso essere un tipo molto ispi-
rato, ma se non passo alla pratica, o non imparo a tenere in mano 
un pennello, attraverso l’esercizio, difficilmente diventerò un artista. 

Possiamo dire che l’accompagnamento spirituale è un’arte: ri-
chiede l’ispirazione e domanda anche una professionalità che si im-
para, che si studia e su cui ci si esercita.



90 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Aa. Vv.

Non solo: si può diventare accompagnatori spirituali, ma non 
è detto che si possano accompagnare tutte le tipologie di persone. 
Forse posso lavorare con determinate persone, ma non con tutte e 
può succedere che non è opportuno accompagnare alcune persone. 
Ci sono alcuni passaggi di vita su cui mi sono collaudato e in cui mi 
sento in grado di accompagnare anche qualcun altro, ma ci saranno 

altri passaggi di vita in cui non sono in 
grado di essere una buona guida. 

È sempre opportuno mettere insie-
me due dimensioni: quella delle compe-
tenze che si possono acquisire e quella 
dell’ispirazione che ci può venire solo 
dalla Grazia che agisce sulle nostre atti-
tudini personali.

d. Luca Garbinetto - La persona umana è costitutivamente aper-
ta all’incontro con Dio, alla trascendenza. Noi guardiamo tutti gli 
uomini con questa consapevolezza. Ogni uomo e ogni donna sono 
aperti all’incontro con Dio, col trascendente; ecco perché si può 
parlare di vocazione. La vocazione diviene così la parola più bella 
per esprimere la nostra identità profonda, perché quando si dice 
vocazione si fa necessariamente riferimento ad una relazione con 
l’altro. È sempre un altro che chiama! Questo è un dato costitutivo 
dell’essere umano. 

Il cammino personale non è solo un cammino di accettazione di 
sé, ma è pure un percorso di responsabilizzazione di fronte alle pro-
prie debolezze e fragilità e a ciò che esse dicono di se stessi: alcune ci 
chiedono di essere superate, altre di essere semplicemente accolte e 
“portate”. Dentro questa responsabilità personale troviamo la Parola 
di Dio detta su di noi che diviene vocazione, chiamata. Il vertice di 
questo cammino o forse la radice di tutto questo lavoro di accoglien-
za e di superamento è l’esperienza dell’umiltà. L’umiltà è l’identità 
più profonda del nostro essere uomo o donna. È la consapevolezza 
dell’unicità soggettiva, che significa presa di coscienza dei propri ta-
lenti e della propria fragilità, della propria miseria e della misericor-
dia di Dio che ha operato in noi. Credo che questa dimensione di 
umiltà ci aiuti a porci accanto alle persone con rispetto e attenzione 
profonda.

È sempre opportuno mettere 
insieme le dimensioni delle 
competenze che si possono 

acquisire e dell’ispirazione che 
ci viene dalla Grazia che agisce 

sulle nostre attitudini personali.



91VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Dialogo con gli esperti

9. Nell’accompagnamento cosa può innescare la scintilla del cam-
biamento?

d. Luca Garbinetto - Per cambiare si deve a volte anche soffrire. 
Le ferite e le fragilità ci portano dei guadagni – definiti tecnicamente 
“secondari” – nel senso che talvolta possiamo esserne anche gratifi-
cati. Ci sono alcune ferite che sono necessarie alla nostra sopravvi-
venza e con esse ci identifichiamo, le assumiamo al punto tale che 
senza di esse non sappiamo più chi siamo. Per esempio, un bambino 
che ha fame si mette a piangere. Se non ci fosse questo meccanismo, 
non potrebbe chiedere da mangiare e quindi morirebbe. Anche nel 
mondo psichico, come pure in quello spirituale, succede altrettanto. 
Per innescare il cambiamento occorre percepire una sofferenza tale 
per cui i guadagni secondari non tengono più. 

Per arrivare all’incontro con questa sofferenza è necessario che 
ci sia un contesto relazionale di stima e di fiducia, che permetta di 
avere il coraggio di restare dentro a questa sofferenza per comin-
ciare ad elaborarla. Ciò che aiuta un cambiamento è la relazione 
che si crea nell’accompagnamento, nella quale la persona si sente 
sostenuta nell’individuare alcuni aspetti di sé, che possono mettere 
in moto dei veri cambiamenti. 

10. Come aiutare ad affrontare le crisi che si affacciano nella 
vita? Che cosa fare, che cosa dire quando ci si presenta una persona 
in crisi? Quali possono essere i segni che aiutano a trasformare la 
crisi in qualcosa di positivo ed utile?

Marzia Rogante - Nella vita la sofferenza grande che può portare 
al cambiamento si chiama crisi. 

È importante sapere di che “crisi” parliamo. Quando sta male una 
parte di noi, stiamo male noi. Quando sta male un membro del no-
stro corpo, sta male tutto il corpo. 

Ci sono crisi che si risolvono più facilmente, o crisi esistenziali, 
o crisi legate alla fedeltà alla propria scelta di vita. Trovare quindi 
una “ricetta unica” che possa andare bene per tutte le circostanze 
è impossibile! Non tutte le crisi vengono per nuocere, come i mali. 
Ritorna qui il processo evolutivo legato alla persona. Crescendo, 
noi affrontiamo tante tappe: basti pensare alla Teoria psicosociale dello 

sviluppo di E. Erikson, in cui lo sviluppo è visto come una serie di 
tappe dove si affrontano crisi necessarie da un passaggio all’altro. 



92 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Aa. Vv.

Sant’Ignazio di Loyola offre un’indicazione molto chiara di fron-
te al modo di affrontare le scelte nel tempo di crisi: «Non prendere 
decisioni affrettate nel momento in cui la crisi è in atto, nel momen-
to in cui c’è un turbamento». 

Da cosa riconosco, infatti, che è una crisi? Essa è come un terre-
moto, qualunque origine essa abbia. 

Se riconosco un forte turbamento emotivo nella persona, la pri-
ma cosa che devo suggerire di fare è di starci dentro, di aspettare 
che il turbamento si sedimenti. 

La crisi fa parte dell’essere umano e, quindi, è importante non 
spaventarsi. È essenziale stare accanto alla persona che ci confida 

la sua crisi senza l’ansia di dover risol-
vere subito il problema, perché la crisi, 
a volte, è necessaria. Spesso è un’occa-
sione nuova per ridare slancio a ciò che 
vivo e alla vocazione stessa. È un modo 
per trovare nuove motivazioni. Occorre 
non assumere un atteggiamento troppo 

paternalistico o materialistico quando accompagniamo chi è in crisi 
usando espressioni del tipo: «Non ti preoccupare, vedrai che passerà, 
non ci pensare, distraiti…». La crisi non si affronta con sconti o a 
prezzi di saldo. Un atteggiamento troppo superficiale porta la per-
sona a non sentirsi accolta, capita, sostenuta e rispettata nella sua 
difficoltà. 

d. Luca Garbinetto - La domanda opportuna da porsi con pazien-
za è inerente all’origine della crisi. 

Un interessante spunto viene dall’esperienza di vita familiare. 
Gli studiosi indicano quattro possibili fonti di crisi:
-- le crisi cominciano nelle relazioni. Il primo tipo di crisi riguarda il 

modo di comportarsi, di fare, di attuare scelte operative;
-- la crisi può nascere da un conflitto riguardo i valori di riferimen-

to che orientano le scelte della vita;
-- la crisi è generata dal contesto in cui si vive e ha quindi un’origi-

ne esterna alla coppia e alla persona;
-- il quarto tipo di crisi riguarda i conflitti interiori. Una persona 

può andare in crisi perché quanto sta vivendo fa riemergere tap-
pe evolutive in cui si è rimasti fermi o bloccati. 

La crisi fa parte dell’essere 
umano. È essenziale stare 

accanto alla persona 
che ci confida la sua crisi 

senza l’ansia di dover risolvere 
subito il problema.



93VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Dialogo con gli esperti

Queste quattro fonti di crisi possono essere utili per porci alcune 
domande riguardo a quanto la persona ci sta dicendo, senza la fretta 
di etichettare né la persona, né quanto ci sta consegnando. Ci vuole 
molta pazienza per comprendere cosa la persona ci sta dicendo e, 
soprattutto, per comprendere la crisi che sta attraversando. 

La nostra arte vocazionale è quella di rimandare a domande più 
profonde, spostando qualche volta l’attenzione su altri aspetti del 
vissuto della persona.

11. Quanto può aiutare la Parola di Dio nella dinamica dell’ac-
compagnamento e della crisi? 

d. Nicola Ban - È necessaria una relazione quotidiana e intensa 
con la Parola, per comprendere come Dio agisce nella nostra vita, 
altrimenti non possiamo riconoscerlo nella vita delle persone che ci 
sono affidate. 

Ci sono però anche altri modi di utilizzare la Parola di Dio nell’ac-
compagnamento. 

Prima di tutto la nostra vita trova unità e trova un senso quando 
riesce a dirsi. Molte volte noi acquisiamo un senso nuovo di noi 
stessi quando riusciamo a dire in modo nuovo la nostra vita. C’è un 
momento in cui i bambini iniziano a parlare e questo dà un nuovo 
senso alla propria esistenza. Quando ho detto: «Io sono Nicola», ho 
espresso un nuovo senso di identità e una presenza alla mia vita 
che è diversa rispetto a quella di un bambino che è più piccolo e che 
non è capace di dire chi è. Quando una persona dice: «Io sono…, 
sono nato a…, il…», quando comincia a narrare la propria storia, 
allora la vita acquisisce un’unità e un senso ancora più grandi. 

Ci sono, tuttavia, esperienze in cui le parole vengono a man-
care. Talvolta ci capita di non riuscire a decifrare il nostro vissu-

to interiore anche nella relazione con Dio. 
Quando ci sembra di essere senza voce per 
dire la nostra vita, troviamo che la parola 
di un salmo, o di un profeta, o un brano del 
Vangelo descrivono quello che noi stiamo 

vivendo, e lo fanno meglio delle parole che noi potremmo trovare. 
Ci verrebbe da dire: «Questo l’ho scritto io in una vita preceden-
te»… Trovare nella Parola di Dio ciò che identifica quanto sto vi-
vendo aiuta a trovare un senso nuovo nella propria esistenza. 

Può capitare di non riuscire 
a decifrare il nostro vissuto 

interiore anche nella relazione 
con Dio.



94 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Aa. Vv.

Quindi la Parola di Dio offre un repertorio di narrazioni e di 
poesia che aiuta a dare un senso al nostro vissuto e al vissuto delle 
persone che accompagniamo. 

La Parola ha il ruolo fondamentale di costituire l’unità della 
persona attorno ad una narrazione. La Parola di Dio è piena di 
metafore efficaci e potenti che aiutano a trasformare e a dare senso 
alla vita delle persone, anche in fasi e in passaggi di vita che posso-
no sembrare insensati. Dobbiamo fidarci del fatto che nella Parola 
di Dio realmente c’è una potenza, un dinamismo che ci cambiano e 
ci rinnovano. Nella Scrittura troviamo la Parola potente di Dio che 
trasforma la nostra vita. Se per noi è stato illuminante ricordarci 
di una parola biblica quando abbiamo pregato per la persona che 
stiamo accompagnando, forse anche per quella persona ciò sarà 
illuminante. 

La Parola aiuta a narrare la nostra vita e a dare senso anche a 
ciò che non era sensato e ci aiuta a farlo anche con le persone che 
accompagniamo.

12. Come accompagnare in discernimento vocazionale, orientato 
alla vita consacrata o al seminario, una persona con orientamento 
omosessuale?

d. Luca Garbinetto - Questo è un tema vastissimo e mi pare si-
gnificativo che sia emerso parlando di fragilità, di debolezza e della 
presenza di Dio nelle nostre povertà. La persona omosessuale in 
discernimento vocazionale vive una sofferenza. 

Poiché c’è anche una dimensione oggettiva a cui è opportuno 
fare riferimento, attingere alla ricchezza della Chiesa. Rimando al 
documento della Congregazione per l’educazione cattolica del 2008, 
Orientamenti per l’utilizzo delle competenze psicologiche nell’ammissione e 

nella formazione dei candidati al sacerdozio. Se si legge in profondità il 
retroterra antropologico di questo documento si capisce che esso 
vale per ogni persona in discernimento vocazionale. Il documento 
afferma che non è opportuno ammettere in seminario una persona 
che presenti una delle seguenti caratteristiche: 1) tendenze omoses-
suali profondamente radicate; 2) pratica omosessuale; 3) promozio-
ne dell’ideologia omosessuale. 

Questi sono riferimenti oggettivi concreti e abbiamo il dovere di 
tenerli presenti. Nel retroterra, tuttavia, c’è lo sforzo di una com-



95VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Dialogo con gli esperti

prensione molto approfondita e una ricerca che continua, cosa non 
sempre scontata. 

Il tema dell’omosessualità è complicato: ci sono diversi modi e 
molteplici ragioni per cui si possono vivere esperienze omosessuali 
o avere la consapevolezza della propria identità omosessuale. Va 
tenuta presente la fase di sviluppo in cui emerge questa consapevo-
lezza, per cogliere le esperienze relazionali e i contesti socio cultu-
rali in cui la persona è cresciuta. 

Il punto focale su cui operare un discernimento, nell’esperienza 
dell’omosessualità, è legato alla capacità del dono di sé, al dono 
gratuito e radicale di se stessi. Si tratta quindi di riconoscere se, dal 
punto di vista dello sviluppo emotivo e sessuale della persona, è 
presente una fatica o una resistenza nella capacità di un dono di sé, 
che implica accoglienza e accettazione della diversità, che tocca tutti 
gli ambiti della persona umana. 

Amare gratuitamente significa amare una persona accettando 
che è diversa da me e lo sarà sempre e che la sua diversità è per me 
una ricchezza non perché io me ne impossesso, ma proprio perché 
quella diversità gli o le appartiene ed è diversa da me. Questo è 
il dinamismo profondo dell’amore. Si tratta di rispettare la perso-
na nella sua verità; l’accompagnamento aiuta a svelare dimensioni 
inesplorate del proprio sé. 

Quello che non percepiamo in maniera palese di noi è anche ciò 
che tendiamo a nascondere di più a noi stessi, perché ci fa soffrire. 
Questa dinamica porta ad affondare (o a rimuovere) nel mondo 
dell’inconscio quelle dimensioni di noi stessi che possono essere 
causa di sofferenza. È una forma tipica di difesa di fronte a ciò che 
può farci soffrire, o essere fonte di conflitto, di svalutazione e di 
colpa.

Per questo possiamo affermare che il punto centrale del discer-
nimento non riguarda tanto o solo la questione sessuale, ma piut-
tosto la fatica relazionale e, più in generale, la dimensione globale 
dell’affettività. 

La capacità di amare gratuitamente può essere condizionata e fe-
rita e queste ferite, non sempre rimarginate, possono essere profon-
de, pervasive e durature; il lavoro del discernimento aiuta a com-
prendere quando è opportuno e prudente non caricare una persona 
di pesi che non sarebbe in grado di sostenere. 



96 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier Aa. Vv.

13. Quali esercizi spirituali per conoscere meglio se stessi? È pos-
sibile avere qualche suggerimento pratico?

d. Nicola Ban - La tradizione spirituale è ricca di esercizi che si 
possono fare per aumentare la conoscenza di noi stessi. Tra i primi 
esercizi da considerare troviamo l’esame di coscienza, uno strumento 
che da sempre nella comunità cristiana è stato suggerito per far sì 
che la vita non sfugga tra le mani, non passi senza che vi si presti la 
dovuta attenzione. È necessario riservarsi alcuni momenti durante 
la giornata, o al termine della giornata, per rileggere ciò che si è 
vissuto (non soltanto per riconoscere i propri peccati e per chiedere 
perdono), per crescere nella consapevolezza. Insomma, si tratta di 
rileggere quello che mi è accaduto durante il giorno, in modo che 
ne diventi consapevole: diventare consapevole non solo delle azioni, 
ma anche dei sentimenti e dei pensieri collegati a quei fatti della vita. 

La versione più elaborata dell’esame di coscienza, o di consa-
pevolezza, può anche assumere la forma schematica di un diario. 
Giovanni XXIII ha diari bellissimi che attraversano tutta la sua vita 
e sicuramente sono serviti anche a lui per avere una conoscenza 
migliore di sé. 

Sulla linea dell’esame di coscienza, in alcuni momenti della vita 
può essere anche utile scrivere una sorta di autobiografia spirituale e 
umana. L’hanno fatto Agostino, Ignazio, Teresa d’Avila, molti santi 
che hanno sentito la necessità di mettere per iscritto la propria sto-
ria per cogliere il disegno che Dio ha realizzato in loro. 

La tradizione della Chiesa, quando un prete viene eletto vesco-
vo, propone di scegliere il proprio motto episcopale e questo è, ge-
neralmente, una frase biblica che riassuma il nucleo centrale della 
propria esperienza spirituale. In alcuni momenti della vita può esse-
re un buon esercizio spirituale individuare il proprio motto per fare 
sintesi della propria vita, per cogliere qual è la parola centrale che 
ha toccato la propria esistenza. 

Tutto ciò va verificato in una relazione interpersonale tra accom-
pagnatore e accompagnato. 

Come ricordava spesso il card. Martini, «la conoscenza di sé non 

si fa mai da soli, ma la si vive in una relazione di accompagnamento». La 
tradizione della Chiesa ha sempre sottolineato la direzione spirituale 
come uno strumento utilissimo per il progresso spirituale; pensia-
mo ad esempio ai padri del deserto.



97VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

doss ier

a
cco

m
p

a
g

n
a

re
 i g

io
va

n
i a

lle
 sce

lte
 d

i vita
Dialogo con gli esperti

In che cosa consiste la formazione se non nell’aprire la propria 
coscienza in una relazione spirituale? Questo permette di fare il 
cammino spirituale e aiuta a conoscere se stessi. Tutta la vita mona-
stica consisteva nel relazionarsi con il proprio maestro, con il pro-
prio “Abba” a cui si manifestava la propria coscienza. 

d. Luca Garbinetto - Un ulteriore strumento per conoscere se 
stessi è l’esercizio del progetto personale di crescita. È un esercizio spi-
rituale molto utile che consiste nel porsi alcuni obiettivi anno per 
anno, per poi camminare nel quotidiano confrontandosi regolar-
mente con essa. 

Un’ultima esperienza utile è il silenzio durante gli esercizi spiri-
tuali, o in spazi di ritiro, o durante la giornata. Il silenzio permette 
alla Parola e alla propria vita di parlare, di raccontarsi, di trovare 
un luogo per fare sintesi. Come educatori siamo chiamati a favorire 
esperienze di silenzio cariche di ascolto della Parola di Dio e della 
propria esperienza personale per riconoscere il Signore Gesù pre-
sente ed operante nella propria storia di vita.



Edizioni della Fondazione di Religione Santi Francesco d’Assisi 
e Caterina da Siena

Per informazioni e prenotazioni:
Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni - CEI
Via Aurelia 468 - 00165 Roma
Tel. 06.66398410 - e-mail: vocazioni@chiesacattolica.it

Novità 2017

ROTTE DI NAVIGAZIONE PER ADOLESCENTI E GIOVANI

Se vuoi vivere è necessario viaggiare, navigare... 
La vita non è statica, ma e-statica. 

Il nostro cuore va dove trova tesori: «Dov’è il tuo tesoro, là sarà anche 
il tuo cuore» (Mt 6,21).

Il mio segreto è oltre me; il segreto dell’isola è l’oceano; il mio viaggio parte da 
me, ma non è per me; parte da me, ma non finisce in me.

Le schede proposte si articolano in 6 “rotte di navigazione”. Ciascuna di esse si 
declina in 7 “strumenti di bordo”: la bussola (Parola di Dio), il timone (la lectio), la 
lampada di tribordo (la preghiera), la rete (i testimoni), la mappa (l’arte), il radar (la 
musica), il cannocchiale (il film).
Riflessioni, preghiere e proposte per itinerari di gruppo o personali nelle co-
munità ecclesiali.

A cura dell’Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni - CEI

ACQUISTABILE PRESSO TUTTE LE LIBRERIE RELIGIOSE



99VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

sguard i

Cristiano Passoni

Vice rettore del seminario di Milano e membro del Consiglio di redazione di «Vocazioni», 
Milano.

Visitare
i carcerati

di  miser icord ia

Oltre il timore e l’indifferenza

L’esperienza spirituale si costruisce attraverso l’accadere di mo-

menti particolari che, non senza sorpresa, né, talvolta, senza soffe-

renza, aprono nuove stagioni e compongono ritmi ancora scono-

sciuti della felice relazione con Dio. Ciascuno conosce i suoi ed è 

precisamente radunandoli e componendoli in unità che ci si dispone 

a ripercorrere il racconto della propria esistenza spirituale. Essi sov-

vertono spesso o, per altro verso, soltanto rischiarano di nuova luce 

ciò che già intendevamo. Continuamente, con grande nostra sor-

presa, vie ordinarie e straordinarie si intrecciano nella nostra vita, 

secondo la fantasia dello Spirito, e dischiudono, se non proprio una 

diversa profondità, almeno una nuova consapevolezza delle grandi 

parole che interpretano e danno consistenza reale alla vita cristiana. 

Accostare, anche per breve tempo, la realtà drammatica di un 

carcere costituisce senza dubbio uno di questi singolari orizzonti. 

Ci si accorge, in fretta, che esso è un microcosmo nel quale occorre 

entrare con pazienza. I timori e le diffidenze più superficiali, legate 

all’obiettiva singolarità del luogo e alle più o meno fervide immagi-

nazioni attorno alla sua variopinta popolazione, si sciolgono anche 

presto. Piano piano, visitando questa realtà, secondo l’opera di mi-

sericordia, si è condotti altrove, in uno spazio più ampio del quale 



100 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

Cristiano Passonisguard i

spesso sfugge un’adeguata comprensione. I racconti di vita incrocia-
ti aprono a visioni più articolate e sofferte che lasciano talvolta una 
pesante sensazione di impotenza. Alcuni estremi, ampiamente dis-
seminati nell’esistenza ordinaria degli uomini, si percepiscono con 
particolare intensità: la sofferenza e l’indifferenza, la carità sincera e 
l’egoismo più ostinato, il bisogno di offrire e ricevere perdono.

Così, ogni volta che si lasciano alle spalle i cancelli e ci si avvia 
verso casa, richiamando alla mente i volti e le storie incontrate, 
i pensieri si affollano, si mescolano, spesso si aggrovigliano tra il 
dramma, l’impotenza e, per fortuna, qualche pregevole punta d’i-
ronia, senza mai escludere, in verità, pagine di vera consolazione. 
Inevitabilmente da essi sorgono nuove domande e le stesse grandi 
parole dell’esistenza cristiana risuonano con originale tonalità. È 
quanto ricordo personalmente da una piccola stagione di ministero 
vissuta tra questa oscurata, ma vera, parte di umanità. 

Insoliti vicini di casa

Obbedendo al comando di Gesù («Ero in carcere e siete venuti a 

trovarmi», Mt 25,36) e alla fantasia dello Spirito, molte esperienze di 
vicinanza sono nate. Il Girasole è una di queste. Si tratta di un’as-
sociazione di volontariato penitenziario che opera soprattutto sul 
territorio, all’esterno degli istituti di pena (per saperne di più: www.
associazioneilgirasole.org)

È nata all’interno della parrocchia di San Vittore al Corpo di Mi-
lano, a due passi dal carcere omonimo. Chi frequenta la parrocchia 
dice sempre che anche i detenuti di San Vittore sono parrocchiani. 
Luisa Bove, giornalista e scrittrice, ne è tra i soci fondatori e presi-
dente: «Io abito da sempre vicino a San Vittore e per me il carcere 
è sempre stato una grande provocazione. Fin dagli anni Settanta, 
e forse anche da prima, si parlava del trasferimento del carcere dal 
centro città alla periferia. Ricordo che il card. Martini ha sempre 
richiamato l’importanza invece della sua collocazione nel cuore di 
Milano. L’attenzione ai detenuti risale, per me, agli anni del catechi-
smo e dello scoutismo (frequentavo il gruppo scout in parrocchia), 
perché fin da piccoli raccoglievamo carta da lettera e francobolli 
da donare ai detenuti. Un piccolo gesto che mi è sempre rimasto 
nel cuore. Come pure il desiderio di fare qualcosa di più una volta 
diventata adulta. Lo spirito di servizio con cui sono cresciuta attra-



101VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

sguard iVisitare i carcerati

verso i valori dello scoutismo e la voglia di fare qualcosa per questi 
“vicini di casa” mi ha spinto a rimboccarmi le maniche. 

Sollecitata dallo stesso parroco, dieci anni fa siamo andati insie-
me dal direttore di Caritas Ambrosiana e abbiamo parlato anche 
con i responsabili della Segreteria carcere. Mi sono state date due 
indicazioni: creare un’associazione ad hoc e occuparmi anche dei fa-
miliari. Tornata a casa ho fatto un giro di telefonate a qualche amico 
scout per proporre l’idea: tutti hanno accolto la sfida e insieme ab-
biamo fondato “Il Girasole”». 

Un fiore che insegue la luce

L’atto di costituzione è del 18 novembre 2016. Partita in sordi-
na, è cresciuta in modo esponenziale, sia come numero di soci e 
volontari, sia a livello di attività e servizi offerti ai detenuti e ai loro 
familiari. «Il nome è stato scelto – spiega Luisa – dai soci fondatori 
con il desiderio di avere un nome “laico”, ma che avesse anche un 
suo significato, come pure il logo (che simboleggia una spirale in 
uscita…). Il girasole, lo sappiamo, è un fiore che segue il sole e ruota 
per inseguirlo: così l’associazione vuole riconoscere nella sua origine 
e nel suo modo di operare una “luce” dall’alto (per i credenti sarà 
Dio) e nel suo ruotare l’associazione coglie le necessità intorno a sé. 
Effettivamente è stato così, perché i servizi che man mano si sono 
aggiunti nel corso degli anni nascevano sempre da una sollecitazio-
ne esterna, da un bisogno o da un’esplicita richiesta. Non per questo 
ci improvvisiamo nel modo di operare, ma cerchiamo sempre di pre-
pararci, anche attraverso incontri di formazione e aggiornamento, 
per rispondere al meglio». L’approccio tentato, infatti, non è quello 
assistenzialistico, ma di rispetto della persona che si ha di fronte, 
riconoscendo sempre la sua dignità. «Le storie che incontriamo ci 
fanno spesso capire che il disagio, le difficoltà della vita, la povertà 
umana, culturale, non solo materiale, le ha condotte a volte su stra-
de sbagliate, mentre, nel caso dei familiari, ci troviamo di fronte a 
persone che subiscono le conseguenze della carcerazione di un loro 
caro, non solo gli adulti, ma anche i figli, spesso piccoli». 

Il primo servizio dell’Associazione si svolge sulla soglia tra il 
“dentro” e il “fuori”, nella sala d’attesa colloqui di San Vittore con i 
parenti che si recano in carcere per incontrare il loro familiare. «Lo 
abbiamo chiamato “Sportello San Vittore” – continua Luisa – e fun-



102 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

Cristiano Passonisguard i

ziona così: tutte le mattine due volontari si recano in sala d’attesa 
per aiutare i familiari, soprattutto stranieri, a compilare i documenti 
necessari al colloquio, per spiegare che cosa è ammesso portare in 
carcere e come confezionare il “pacco” da consegnare (cibo, vesti-
ti, libri...), per dare informazioni rispetto alla realtà carceraria, per 
ascoltare i drammi delle persone e consolarle…».

La seconda attività che si svolge una volta alla settimana è quella 
dello “Sportello Girasole”, in cui i volontari distribuiscono pacchi 
viveri a ex detenuti, a detenuti ammessi alle misure alternative, a 
parenti di reclusi in difficoltà… 

Dal 2011 in poi, attraverso donazioni private, è stato possibile 
ristrutturare alcuni locali e appartamenti nella parrocchia di San 
Vittore per accogliere persone ammesse alle misure alternative, in 
particolare in affidamento ai servizi sociali. «Si tratta – spiega Luisa 
–, di detenuti che finiscono di scontare la pena fuori dal carcere e 
vengono da noi per 6 mesi o un anno. A volte hanno già un lavo-
ro, ma in ogni caso vengono aiutati da due operatrici del Girasole 
(educatrici, psicologhe…) nel loro percorso di reinserimento sociale 
e per prendere contatti con i servizi del territorio (Asl, Aler…). È 
un lavoro molto delicato che richiede figure professionali, ma che 
vengono affiancate da alcuni volontari soprattutto per attività di so-
cializzazione o del tempo libero. Tutto deve portare alla piena auto-
nomia della persona: abitativa, lavorativa, esistenziale, affettiva…».

Un’oscurità da attraversare

Certo, giudizi e pregiudizi rimangono e questa opera di mise-
ricordia, oltre che difficilmente alla portata di tutti, è occasione di 
rifiuto. Il carcere rimane pur sempre uno specchio negativo ma 
realistico di quanto affligge l’umanità e, più profondamente, del 
mistero del male e del peccato. Nella sua oscurità, dalla quale ci si 
vuole separare, c’è in fondo qualcosa della nostra oscurità di cui 
non vogliamo renderci conto. Non è facile per questo trovare una 
via di presenza. «Occuparsi dei detenuti significa dedicarsi a una 
delle categorie di persone tra le più emarginate della società per-
ché hanno commesso errori, anzi reati. C’è chi ritiene che debba-
no perdere ogni diritto (“buttiamo via la chiave”). Invece, bisogna 
conoscere direttamente le persone e le drammatiche situazioni che 
vivono, per arrivare a capire che al loro posto noi avremmo fatto 



103VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

sguard iVisitare i carcerati

lo stesso e forse anche peggio. Molti detenuti non hanno ricevuto 
nulla dalla vita, oppure solo frustrazioni, cattivi esempi, poco amo-
re e cura, pochi e sbagliati valori… Difficile crescere bene a certe 
condizioni. Noi non facciamo altro che piegarci verso questi fratelli 
per curare le loro “ferite” e offrire qualche opportunità migliore». 

Abitare la luce che c’è

Ciò che è veramente decisivo non è occuparsi o preoccuparsi 
immediatamente delle tenebre che stanno per calare, ma abitare 
tutta la luce che c’è, anche se, talvolta, appare agli occhi così flebile 
da impedire una visione chiara attorno alle vicende della vita e del 
mondo. Abitare la luce che c’è, anche nella confusione del momen-
to significa mettersi nella condizione giusta per accorgersi del pian-
to, segreto di Dio sull’uomo; è un modo, forse l’unico, per vegliare, 
affinché il gregge del Signore non subisca l’onta della deportazione. 

Incrociando le biografie in carcere, talvolta la luce pare davvero 
poca e la vita diventa quasi incomprensibile. Eppure si veglia sol-
tanto chiedendo di abitare tenacemente la poca luce, invitando a 
riconoscerla: di qui si apre lo spazio per ascoltare la parola del per-
dono, restituirla e ricostruire con pazienza la fraternità. 

Abitare tutta la luce che c’è significa non spegnere la dignità 
di quel crepuscolo di fede che si manifesta in ogni buona volontà, 
benché debole. Ogni falso ostacolo viene allora tolto all’opera di 
misericordia della grazia, tenendo sempre conto del monito impe-
gnativo di Gesù: «Fate attenzione, guardatevi dal lievito dei farisei e dal 

lievito di Erode» (Mc 8,15). Allora la vita ritorna possibile, persino 
dai recessi più oscuri come quelli di cui parlava il premio nobel I. 
Kertesz: «E mentre lascio vagare il mio sguardo sulla piazza che 
riposa tranquilla nella luce del tramonto, sulla strada provata dal 
temporale eppure piena di mille promesse, già avverto crescere e 
lievitare in me questa disponibilità: proseguirò la mia vita che non 
è proseguibile. […] non esiste assurdità che non possa essere vissu-
ta con naturalezza e sul mio cammino, lo so fin d’ora, la felicità mi 
aspetta come una trappola inevitabile. Perché persino là, accanto ai 
camini, nell’intervallo tra i tormenti c’era qualcosa che assomiglia-
va alla felicità»1.

1  I. Kertész, Essere senza destino, Feltrinelli, Milano 2002, p. 220.



104 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

letture
a cura di M. Teresa Romanelli
segretaria di Redazione, CEI - Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni

ERNESTO OLIVERO
È possibile.
La regola della 
speranza 
Mondadori, Roma 
2016

Da una serie 
di interventi 
sul quotidiano 
«Avvenire», nasce 
questo libro 
sapienziale, salutato 
con entusiasmo 
dalla prefazione 
del Presidente della 
Repubblica Sergio 
Mattarella. Traendo 
linfa dalle sue 
esperienze di vita 
a contatto con gli 
estremi dell’umanità, 
i reietti e gli eletti, 
l’autore illumina con 
lampi di saggezza che 
diventano di volta 
in volta apologo, 
messaggio, preghiera.

GIACOMO 
MAZZARIOL
Mio fratello rincorre 
i dinosauri.
Storia mia e di 
Giovanni che ha un 
cromosoma in più
Einaudi, Torino 2016

Il giovane autore ha 
scritto un romanzo 
di formazione in 
cui racconta la sua 
esperienza di vita 
in famiglia, con il 
fratello. «Hai cinque 
anni, due sorelle e 
desidereresti tanto 
un fratellino per 
fare con lui giochi 
da maschio». Poi 
lui nasce e capisci 
che è diverso dagli 
altri perché down e 
il tuo entusiasmo si 
trasforma in rifiuto. 
Dovrai attraversare 
l’adolescenza per 
capire che è il tuo 
migliore amico. 

LUCA GARBINETTO
Vivere la debolezza. 
Itinerario verso 
l’integrazione 
personale 
EDB, Bologna 2011

Il libro coniuga la 
riflessione psicologica 
sull’individuo, con 
una proposta di tipo 
spirituale che fa perno 
sul principio della fede 
cristiana. Il testo sviluppa 
un percorso attraverso 
il quale l’esperienza di 
Dio passa attraverso 
le dinamiche psichiche 
della persona, le 
strutture e i processi 
psichici, che sono propri 
della psicologia del 
profondo.



105VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

Antonio Genziani

Collaboratore dell’Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni - CEI, Roma.

color i

Gesù che lava i piedi: 
il gesto della misericordia

Un Dio che si fa servo

Ford Madox Brown, Gesù che lava i piedi a Pietro, olio su tela 
1168 x 1333, 1852-6, Londra, National Gallery

Testo biblico (Gv 13,1-15)

Prima della festa di Pasqua, Gesù, sapendo che era venuta la sua 

ora di passare da questo mondo al Padre, avendo amato i suoi che 

erano nel mondo, li amò fino alla fine. Durante la cena, quando il 

diavolo aveva già messo in cuore a Giuda, figlio di Simone Iscario-

ta, di tradirlo, Gesù, sapendo che il Padre gli aveva dato tutto nelle 

mani e che era venuto da Dio e a Dio ritornava, si alzò da tavola, de-

pose le vesti, prese un asciugamano e se lo cinse attorno alla vita. Poi 

versò dell’acqua nel catino e cominciò a lavare i piedi dei discepoli 

e ad asciugarli con l’asciugamano di cui si era cinto. Venne dunque 

da Simon Pietro e questi gli disse: «Signore, tu lavi i piedi a me?». 

Rispose Gesù: «Quello che io faccio, tu ora non lo capisci; lo capirai 

dopo». Gli disse Pietro: «Tu non mi laverai i piedi in eterno!». Gli 

rispose Gesù: «Se non ti laverò, non avrai parte con me». Gli disse 

Simon Pietro: «Signore, non solo i miei piedi, ma anche le mani e il 

capo!». Soggiunse Gesù: «Chi ha fatto il bagno, non ha bisogno di 

lavarsi se non i piedi ed è tutto puro; e voi siete puri, ma non tutti». 

Sapeva infatti chi lo tradiva; per questo disse: «Non tutti siete puri».

“



106 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

Antonio Genzianicolor i

Quando ebbe lavato loro i piedi, riprese le sue vesti, sedette di 

nuovo e disse loro: «Capite quello che ho fatto per voi? Voi mi chia-

mate il Maestro e il Signore, e dite bene, perché lo sono. Se dunque 

io, il Signore e il Maestro, ho lavato i piedi a voi, anche voi dovete 

lavare i piedi gli uni agli altri. Vi ho dato un esempio, infatti, perché 

anche voi facciate come io ho fatto a voi». 

L’artista

Ford Madox Brown, pittore inglese, nasce il 16 aprile 1821 a Ca-

lais. Figlio di un commissario di bordo, trascorre gli anni giovanili in 

diverse città europee, dove svolge gli studi. L’interesse e la sua natu-

rale propensione per le arti figurative lo portano a studiare disegno; 

frequenta varie scuole, ma la sua formazione avviene presso l’acca-

demia di Anversa. Nei suoi soggiorni parigini, la frequentazione di 

ambienti culturali, il contatto con artisti e soprattutto lo studio delle 

opere di E. Delacroix e di P. Delaroche contribuiscono ad affinare 

il suo stile. Dal 1844 al 1846 vive a Roma, conosce e frequenta un 

gruppo di pittori, i “nazareni”, che, ribellandosi al classicismo acca-

demico, auspicavano un ritorno alla pittura del Quattrocento italia-

no a cui riconoscevano un ruolo fondamentale, da prendere come 

esempio nella storia dell’arte. Tornato a Londra, nel 1848 Brown 

conosce D. Gabriel Rossetti, stringe rapporti con altri esponenti del 

gruppo dei preraffaelliti, movimento pittorico e letterario nato in 

Inghilterra a metà del XIX secolo, che proponeva un ritorno a tradi-

zioni dell’arte europea prima dell’avvento di Raffaello. 

Senza dubbio queste esperienze artistiche hanno contribuito alla 

qualità delle sue opere: con la scoperta degli effetti naturali della 

luce, la chiarezza e la trasparenza dei colori, l’attenzione ai detta-

gli, la scelta di temi ispirati a fatti e avvenimenti della sua epoca, 

oppure tradizionali, tratti dalla storia passata e dall’antichità. Non 

fa parte di movimenti o gruppi artistici, ma è grande il suo inte-

resse per i pittori fiamminghi, in particolare per Jan Van Eych e 

Hans Memling. Per la sua avversione al classicismo non fu ben visto 

dall’accademia e dai critici, per cui molte sue opere vennero escluse 

da esposizioni, mostre, gallerie; solo dopo anni la sua produzione 

pittorica venne rivalutata e apprezzata. Ford Madox Brown muore 

a Londra il 6 ottobre 1893.

“



107VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

color iGesù che lava i piedi a Pietro

L’opera

Le opere di Brown si collocano sullo sfondo culturale e sociale 
del suo tempo e spesso hanno come soggetto personaggi ed eventi 
storici dai contenuti e messaggi morali.

Questo quadro rappresenta un episodio del Vangelo di Giovanni: 
Gesù che lava i piedi a Pietro.

Per comprendere appieno il significato di questa scena “dram-
matica” bisogna ritornare ai tempi di Gesù. Lavare i piedi era il gesto 
più squisito che potesse fare il padrone di casa nei confronti del pro-
prio ospite. Per questo umile servizio veniva messo a disposizione 
uno schiavo, poiché a un ebreo appartenente al popolo di Israele 
era fatto divieto assoluto di compiere questo gesto. Possiamo allora 
comprendere le reazioni degli apostoli, e soprattutto di Pietro, rap-
presentate in quest’opera di Brown. 

La genialità dell’artista sta nel ritrarre la scena in una prospetti-
va dal basso, all’altezza di Gesù (gli apostoli in cornice, sono quasi 
schiacciati, sembrano entrare a fatica nel quadro): anche noi pos-
siamo osservare da questo livello e contemplare tutti i personaggi in 
una visuale che ci pone immediatamente in sintonia con lo sguardo 
di Gesù.

Gesù che lava i piedi è il centro compositivo del quadro. Sicura-
mente Brown avrà meditato e interiorizzato la valenza del gesto di 
Gesù, ne era a conoscenza, ha saputo renderlo plasticamente dando 
rilievo e importanza ai gesti, alle reazioni, agli stati d’animo; è un’o-
pera che ci dona la possibilità di entrare nel pathos del gesto.

Brown inizialmente aveva raffigurato Gesù svestito, riportando 
fedelmente ciò che l’evangelista Giovanni narra nel Vangelo quan-
do dice: «Gesù depose le vesti». Sicuramente alla critica la scelta non 
piacque e l’opera fu respinta da diverse esposizioni e gallerie. Questi 
rifiuti portarono lo stesso Brown a ritoccare più volte il quadro negli 
anni fino ad apparire in questa versione. 

Osserviamo attentamente i personaggi del quadro: ci aiuteranno 
a comprendere un evento importante della vita di Gesù e, perché 
no, a metterlo anche in pratica.



108 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

Antonio Genzianicolor i

Gesù

È un Gesù giovane, energico, pos-
siamo dire che tutta la sua fisicità si 
esprime nel gesto che sta compiendo. 
Osservate come è ben espresso questo 
dinamismo. Dopo il colloquio forte e 
intenso tra Gesù e Pietro assistiamo in 
contemplazione; nessuno tra i presenti 
ha più proferito parola e, nel silenzio 
più assoluto, la Parola di Gesù si fa ge-
sto, un gesto molto eloquente.

È un Gesù che esprime volontà e 
determinazione: il suo capo reclinato, 
di profilo, ci dice tutta la decisione e la 
fermezza, evidenzia in modo più profondo questo “abbassarsi”, lo fa 
diventare una scelta di vita.

L’artista ha voluto privilegiare Gesù di una aureola, quasi avesse 
paura di fargli perdere quell’alone di santità. Il gesto che Gesù sta 
compiendo sembra fargli perdere la grandezza e la popolarità del 
messia glorioso tanto atteso dagli apostoli. Con quell’aureola Brown 
sembra volergli ridonare l’identità di figlio di Dio: lo rende Dio, figlio 
del Padre, che in quella azione narra la propria natura più vera.

Ci piace pensare che in quella bacinella, 
su quell’acqua, sia riflesso il volto di Gesù: 
colpisce la luce emanata dalla bacinella, 
sembra un calice prezioso in cui traspare, 

in tutta la sua 
lucentezza, la 
gloria del Padre.

La misericordia, allora, si esprime in 
questo gesto della lavanda dei piedi.

Simon Pietro

Il volto di Pietro, anch’esso reclinato 
sul mento, è corrucciato, quasi arrab-
biato, come se dicesse: «Se Gesù, il mae-
stro compie questo gesto su di me, io poi devo 
compierlo nei confronti degli altri e io non 



109VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

color iGesù che lava i piedi a Pietro

voglio, non voglio compiere questo gesto da schiavo». Pietro, in un turbi-

nio di pensieri, con la sua reazione, dà sfogo ai propri sentimenti: la 

postura del corpo, le mani giunte in forma di preghiera, lo sguardo 

abbassato, sono tutti elementi che rivelano ciò che pensa. Fa fatica 

ad accogliere il gesto di profonda umiltà di Gesù, lo spia dall’alto, 

quasi non osa guardare. Per lui è un gesto che abbassa la dignità di 

chi lo compie e allo stesso tempo innalza chi lo riceve: in questo caso 

è Pietro, che è in alto, accentuato ancor di più dalla predella di legno.

Andrea 

Abbiamo identificato il personaggio di si-

nistra con Andrea, fratello di Simon Pietro. 

Ci piace pensarlo perché tra fratelli a volte c’è 

quella benevola rivalità nel fare le cose, a vive-

re uno spirito di emulazione. In quel gruppo di 

amici è l’unico che sembra acconsentire al ge-

sto di Gesù e si sta preparando ad accoglierlo. 

Sono eloquenti la lunghezza del laccio sciolto 

del sandalo e lo sguardo che non si distacca da 

ciò che sta facendo il Maestro; è l’unico che 

sembra partecipare serenamente, consapevole 

che lì è racchiuso il segreto della vita di Gesù.

Giovanni

Giovanni è alle spalle di Pietro, lo riconosciamo 

perché è giovane, senza barba, vestito di rosso, se-

gno del suo amore per Gesù: lui non fuggirà, ma 

rimarrà sotto la croce.
Cerca di farsi spazio, vuole vedere meglio, alza 

la testa perché è in parte coperto dalle spalle di Pie-

tro. Sorprende come l’artista abbia sacrificato que-

sti volti, forse per non distrarre dalla scena cen-

trale; sorprende questo fondo buio, utilizzato forse 

per dare ancora più risalto alle reazioni, al dramma in cui i discepoli 

sono sprofondati.

Giovanni, le mani appoggiate sulle spalle di Pietro, non sembra 

partecipare; è passivo, quasi desideri vedere dove va a finire quel 



110 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

Antonio Genzianicolor i

gesto. È un atteggiamento tipico di chi è curioso, di chi sta a guarda-

re; sappiamo come guarderà dopo pochi giorni quel corpo trafitto.

I quattro apostoli a sinistra

Questi quattro apostoli sembrano 

vivere la stessa reazione: il primo non 

vuole vedere, si copre la bocca con le 

mani, non vuole pronunciare alcuna 

parola, ma lo sguardo, che non si ca-

pacita di ciò che vede, dice tristezza, 

malinconia e tutti i sogni infranti, per-

duti per sempre; il suo compagno lo esprime in modo più dram-

matico stringendo con le mani la testa: «Ma cosa sta succedendo, non 

è possibile!». Per un attimo sta ripercorrendo gli anni trascorsi con 

Gesù e questo è un drammatico epilogo. Gli ultimi due esprimono 

sconforto, amarezza, mestizia e anche una certa distanza da quel 

gesto, così lontano dai loro sogni.

I due apostoli a destra

Gli altri due apostoli sembrano farsi 

coraggio. Il personaggio di destra pone 

il braccio sulla spalla del compagno per 

fargli sentire tutto il proprio affetto, la 

vicinanza, la prossimità: è proprio vero 

che di fronte a un dramma la consola-

zione diventa una forma di condivisione che fa sembrare quel mo-

mento meno pesante, meno doloroso. Il suo amico lo esprime bene 

con le mani giunte che, a differenza di quelle di Pietro, sono supplici 

in una preghiera di intercessione; è sicuramente rattristato, il suo 

sguardo è perso nel nulla, forse per evadere da quel momento, da 

quel luogo così carico di pathos per le parole di Gesù, per la sua par-

tenza.

Tavola 

Sulla tavola ci 

sono i resti di un pa-

sto forse abbandona-



111VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

color iGesù che lava i piedi a Pietro

to troppo in fretta. Significativo è il sacchetto all’angolo della tavola: 
ci indica e ci fa comprendere che è il posto di colui che ha tradito 
Gesù: Giuda Iscariota. La sua presenza ormai è identificata comple-
tamente dalle cose che gli avevano riempito completamente il cuo-
re: i 30 denari d’argento abbandonati su quella tavola, il tradimento 
di un amico.

Approccio vocazionale

La libertà del dono di sé

Questa opera possiede una forza narrativa e figurativa straordi-
naria e non è possibile non essere coinvolti, da essa emana un’at-
mosfera di silenzio misto a imbarazzo e sorpresa. Il tutto sembra 
sospeso nel tempo, non c’è bisogno di parole, bastano i gesti, su tutti 
quello di Gesù, espresso con forza e vigore.

L’episodio della lavanda dei piedi è riportato solo dall’evangelista 
Giovanni; sappiamo che egli scrive il suo Vangelo quando ormai è 
vecchio, intorno al 90 d.C., quando già i sinottici avevano riporta-
to ampiamente nei loro Vangeli tutto ciò che Gesù aveva detto e 
fatto quella sera. All’evangelista non interessa narrare l’istituzione 
dell’Eucaristia, è come se Giovanni dicesse alle comunità che già da 
molti anni celebravano l’Eucaristia: «Voi sapete tutto ciò che Gesù 
ha detto e fatto quella sera, ora vi narro cosa significa vivere l’Eu-
caristia nella vita di ogni giorno: lavare i piedi, mettersi a servizio 
degli altri».

E Brown riporta sulla tela il momento della resa di Pietro, il mo-
mento in cui ha acconsentito al gesto di Gesù. Ciò che l’ha fatto 
decidere è la sua affermazione: «Se tu non ti lascerai lavare i piedi non 

avrai parte con me». Equivale a dire: se non ti lavo i piedi tu non po-
trai accogliere il mio amore e non potrai amare.

In un cammino vocazionale è l’occasione per un approfondi-
mento, in un‘esperienza di sequela del Signore, dell’importanza del 
servizio e di abbandono di ogni desiderio di potere, di gloria, di 
affermazione di sé.

Ma perché Gesù raccomanda a quelli che vogliono seguirlo di 
essere servi, di essere umili, di non avere ambizione, potere? Cos’è 
che fa scattare questa scelta? Qual è l’esperienza che ci fa vivere 
questa consapevolezza?



112 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2016

Antonio Genzianicolor i

Capire la motivazione significa mettere da parte desideri di po-
tere, di ambizione, per un bene più grande che è l’amore di Gesù, 
perché in questo amore c’è tutto ciò che un uomo può desiderare.

La chiamata comporta una corrispondenza con il Signore che 
chiama; per il chiamato significa accogliere e vivere la Parola, capa-
cità di comunicare la Parola, libertà di seguirla e camminare sulla 
stessa strada.

Allora ciò che Giovanni vuole comunicarci non è solo un pio 
desiderio di umiltà o di servizio, ma avere la stessa libertà di Gesù di 
essere dono e avere la stessa capacità di manifestare questo amore 
che deve caratterizzare tutta la nostra esistenza e non solo alcuni 
momenti della vita.

Gesù ci invita ad abbassarci; se non ci abbassiamo non possiamo 
vedere il suo volto di misericordia ed essere a nostra volta miseri-
cordiosi verso gli altri. Il gesto della lavanda dei piedi rivela l’iden-
tità di Gesù, ma anche l’identità del chiamato. Un gesto di libertà 
che è pienezza, che manifesta l’agire di Dio, scopriamolo in tutta la 
sua forza e bellezza.

«Il vero potere è il servizio, bisogna custodire la gente, avere cura di ogni 

persona, specialmente dei bambini e dei vecchi, di coloro che sono più fragili 

e che spesso sono nella periferia del nostro cuore» (Papa Francesco).

Preghiera

Pietro, comprendo la tua reticenza
il tuo rifiuto, non vuoi che Gesù
si chini ai tuoi piedi per lavarli.
È un gesto che solo uno schiavo può fare. 

Ma poi c’è la mia e la tua resa,
se non accetto non potrò 
sperimentare l’amore,
sentirmi amato da te 
che sei amore infinito.

Signore, che io sia come te,
perché solo così
posso fare della mia vita un dono
e gustare la pienezza dell’amore.


