
P
os

te
 It

al
ia

ne
 S

.p
.A

. –
 S

pe
di

zi
on

e 
in

 a
bb

on
am

en
to

 p
os

ta
le

 D
L 

35
3/

20
03

 (c
on

v.
 In

 L
. 2

7/
02

/0
4 

n.
 4

6)
 a

rt
. 1

 c
om

m
a 

2 
N

E
/P

D

“La Chiesa e il grembiule”

Diakonia della carità, sorgente 
di vocazioni

Il diaconato nella sua dimensione 
vocazionale

Rivista bimestrale a cura dell’Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni 
edita dalla Fondazione di Religione Santi Francesco d’Assisi e Caterina da Siena

Servire, 
stile della 
missione

5

N. 5 Anno XXXIV settembre/ottobre 2017

Ann


o
 X

XX
IV

 s
et

te
m

br
e/

ot
to

br
e 

20
17

 		


Se
rv

ir
e
, 

st
ile

 d
e
lla

 m
is

si
o
n
e



editoriale

2 Scendendo... si sale
Nico Dal Molin

dossier  Servire, stile della missione

5 «Io vi ho dato l’esempio» (Gv 13) 
Luciano Manicardi

14
”La Chiesa e il grembiule”:
aspetti ecclesiologici della diakonia
Assunta Steccanella

25 Diakonia della carità, sorgente di vocazioni
Francesco Soddu

35 Il diaconato nella sua dimensione vocazionale
Alphonse Borras

rubriche
linguaggi 

46 Film: L’ordine delle cose
Olinto Brugnoli

suoni

54 Marco Mengoni: Parole in circolo
Maria Mascheretti

letture 

63 Bloc-notes vocazioni
a cura di M. Teresa Romanelli

colori

64 Vittore Carpaccio, Storie della Vergine - Visitazione
Antonio Genziani

Sommario

28 
Carità 

di Francesco Soddu

17 
Esempio 

di Assunta Steccanella

settembre/ottobre 2017

46

63

54

64

38 
Diaconato 

di Alphonse Borras 

P
os

te
 It

al
ia

ne
 S

.p
.A

. –
 S

pe
di

zi
on

e 
in

 a
bb

on
am

en
to

 p
os

ta
le

 D
L 

35
3/

20
03

 (c
on

v.
 In

 L
. 2

7/
02

/0
4 

n.
 4

6)
 a

rt
. 1

 c
om

m
a 

2 
N

E
/P

D

“La Chiesa e il grembiule”

Diakonia della carità, sorgente 
di vocazioni

Il diaconato nella sua dimensione 
vocazionale

Rivista bimestrale a cura dell’Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni 
edita dalla Fondazione di Religione Santi Francesco d’Assisi e Caterina da Siena

Servire, 
stile della 
missione

5

N. 5 ANNo XXXIV SettembRe/ottobRe 2017

AN
N

o
 X

XX
IV

 S
et

te
m

bR
e/

ot
to

bR
e 

20
17

  
 

Se
rv

ir
e
, 

st
ile

 d
e
lla

 m
is

si
o
n
e

Nel prossimo numero di                            Giovani... cercatori in cammino



1Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

i n  q u e s t o  n u m e r o
S

e
rvire

, stile
 d

e
lla

 m
issio

n
e

Editoriale
di Nico Dal Molin

Il vero ascolto proviene dalla osservazione della realtà e dall’u-
miltà di non presumere di sapere. Possono vedere il cielo solo coloro 
che, avendo il coraggio di osservare e ascoltare, sanno andare con-
trocorrente. Salendo… scendono. Scendendo… salgono. 

«Io vi ho dato l’esempio» (Gv 13)
di Luciano Manicardi

La lavanda dei piedi non dice l’umiltà di Gesù, ma è un gesto di 
rivelazione. Ai discepoli che lo chiamano «Maestro e Signore» (Gv 
13,13) Gesù obietta che lui ha lavato loro i piedi in quanto «Signore 
e Maestro». 

”La Chiesa e il grembiule”: aspetti ecclesiologici della 
diakonia
di Assunta Steccanella

Con l’epoca moderna e la secolarizzazione la Chiesa viene privata 
di molti dei propri beni, mentre cresce la coscienza della necessità di 
intervenire sulle cause sociali e politiche della povertà. Si intensifica 
quindi l’impegno ecclesiale su questo piano, mentre il servizio diret-
to a favore dei poveri è vissuto con maggior forza da alcune famiglie 
religiose, da gruppi e organizzazioni che si raccolgono intorno a que-
sta sensibilità e in terra di missione. 

Diakonia della carità, sorgente di vocazioni
di Francesco Soddu

Tutta la storia della salvezza ci dice che «Dio è amore» (1Gv 
4,8.16): un Dio che chiama, sceglie, perdona, rimane fedele al suo 
popolo nonostante i tradimenti. Ma fino a che punto Dio è amore 
e di quale amore si tratta lo si scopre solo in Gesù Cristo e nella sua 
morte di croce per la salvezza degli uomini. 

Il diaconato nella sua dimensione vocazionale
di Alphonse Borras

Qual è la vocazione della Chiesa e quindi la sua missione? Esse 
vengono comprese nel concetto stesso di “chiesa” che significa pro-
prio “convocazione” e, di conseguenza, raduno o assemblea che na-
sce da una convocazione, quale dispiegarsi nella storia del mistero di 
alleanza di Dio con l’umanità.

Questo numero della Rivista è a cura di Pitero Sulkowski



Rivista bimestrale a cura dell’Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni

N. 5 Anno XXxIV 
settembre/ottobre 2017

Pubblicazione a carattere scientifico - proprietà e edizione 
Fondazione di Religione Santi Francesco d’Assisi 
e Caterina da Siena
Circonvallazione Aurelia, 50 - 00165 Roma

Redazione:
Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni
Via Aurelia, 468 - 00165 Roma 
Tel. 06.66398410-411 - Fax 06.66398414
e-mail: vocazioni@chiesacattolica.it 
www.vocazioni.chiesacattolica.it

Direttore responsabile
Domenico Dal Molin

Coordinatore editoriale
Serena Aureli

Coordinatore del Gruppo redazionale
Giuseppe De Virgilio

Gruppo redazionale
Riccardo Benotti, Marina Beretti, Plautilla Brizzolara, 
Roberto Donadoni, Donatella Forlani, Alessandro Frati, 
Antonio Genziani, Michele Gianola, Maria Mascheretti, 
Francesca Palamà, Cristiano Passoni, Emilio Rocchi, 
Giuseppe Roggia, Pietro Sulkowski

Segreteria di Redazione
Maria Teresa Romanelli, Salvatore Urzì, 
Ferdinando Pierantoni

Progetto grafico e realizzazione
Yattagraf srls - Tivoli (Roma)

Stampa
Mediagraf spa - Viale della Navigazione Interna, 89
35027 Noventa Padovana (PD)
Tel. 049.8991563 - Fax 049.8991501

Autorizzazione Tribunale di Roma n. 479/96 del 1/10/96

Quote Abbonamenti per l’anno 2016:
Abbonamento Ordinario	 n. 1 copia	 € 28,00
Abbonamento Propagandista 	 n. 2 copie 	 € 48,00
Abbonamento Sostenitore Plus	 n. 3 copie	 € 68,00
Abbonamento Benemerito	 n. 5 copie	 € 105,00
Abbonamento Benemerito Oro 	 n. 10 copie	 € 180,00
Abbonamento Sostenitore 	 n. 1 copia	 € 52,00
(con diritto di spedizione di n. 1 copia all’estero)

Prezzo singolo numero: € 5,00

Conto Corrente Postale: 1016837930 
Conto Banco Posta IBAN: IT 30 R 07601 03200 
001016837930 
Intestato a: Fondazione di Religione Santi Francesco 
d’Assisi e Caterina da Siena Circonvallazione Aurelia 50 
- 00165 Roma

© Tutti i diritti sono riservati.

editor ia le

Scendendo...
	 si sale
	 Nico Dal Molin, Direttore UNPV-CEI

Giunto al termine del mio servi-
zio nella Conferenza Episcopale Ita-
liana, si conclude anche l’impegno 
stimolante e coinvolgente di edito-
rialista della rivista, passando il te-
stimone al nuovo Direttore, don Mi-
chele Gianola, a cui do il più fraterno 
benvenuto. 

In questi tempo mi torna con in-
sistenza alla memoria una espressio-
ne che un mio professore di Liceo 
amava spesso ripeterci: «Imparerete a 

vivere una età della vostra vita o ad ac-

quisire una competenza in quello che siete 

chiamati a fare, quando quel tempo di 

vita o quel lavoro che state svolgendo, si sta-

rà concludendo». 
Allora mi sembrava una espres-

sione paradossale o una sottova-
lutazione pessimistica delle nostre 
esuberanti capacità giovanili di im-
parare e acquisire competenze con 
velocità ed efficienza.

Solo con il passare degli anni mi 
resi conto di come questa piccola 
massima sapienziale fosse profon-
damente vera e appropriata. 

È viva, infatti, la consapevolez-
za di quanto questi dieci anni di 
servizio nella pastorale vocazionale 
della Chiesa italiana mi abbiano in-
segnato e segnato, gustando la bel-



3

editor ia leScendendo... si sale

Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

lezza di tante opportunità di incontro, di relazione e di dedizione 
generosa e creativa.

Stiamo vivendo un tempo storico, culturale ed ecclesiale davve-
ro straordinario. Si sono aperte davanti a noi strade nuove e impen-
sate, sulle quali camminare con rinnovato coraggio e fiducia. 

«C’è bisogno oggi di una pastorale vocazionale dagli orizzonti ampi e dal 

respiro di comunione; capace di leggere con coraggio la realtà così com’è con 

le fatiche e le resistenze, riconoscendo i segni di generosità e di bellezza del 

cuore umano» (Papa Francesco, Udienza del 5 gennaio 2017).
Porto con me la memoria grata di uno stile che ha contraddi-

stinto il lavoro di questi anni: non siamo stati chiamati ad eseguire 
una solitaria “rapsodia”, ma piuttosto a far risuonare la bellezza di 
una straordinaria “sinfonia”, sentendoci parte di un’unica orche-
stra, in cui i diversi strumenti si sono armonicamente accordati gli 
uni con gli altri, coinvolti in un anticipo di cammino sinodale. 

Ci siamo sentiti sorelle e fratelli che hanno camminato insieme, 
corresponsabili del dono e del servizio affidato, vivendolo come 
un’autentica “con-vocazione”. 

Questo numero della rivista è dedicato al tema “Servire, stile della 

missione”. C’è una storia cinematografica che può aiutare a com-
prendere la forza propositiva del servizio fatto missione: L’avventura 

del Poseidon (1972).
È la vicenda di un lussuoso transatlantico che, proprio come il 

celebre Titanic, nella notte di San Silvestro sta per inabissarsi. La 
differenza fondamentale rispetto al noto collega, non è data dalla 
sola causa del naufragio, una gigantesca onda anomala piuttosto 
che un iceberg, ma dalla modalità dello stesso: il Poseidon, infatti, 
sta naufragando… capovolto.

Tutto è al contrario, ogni cosa è capovolta, il sotto è sopra e il 
sopra è sotto. 

La suspence che attanaglia chi guarda il film nasce dalla im-
pressionante constatazione che quel capovolgimento non è af-
fatto evidente ai passeggeri del Poseidon che, seguendo la logica, 
ritengono che la nave stia naufragando in maniera ortodossa. 

Così, accade che gli esperti della nave, sicuri di seguire la via più 
corretta per salvarsi, salgono verso la parte superiore della nave (la 
plancia) e finiscono con l’immergersi nell’abisso del mare. 



Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

Nico Dal Molineditor ia le

Soltanto pochi, che vengono definiti sciocchi e insensati, intui-
scono che la via è proprio quella che apparentemente sembra per-
dente; scendono nella stiva dove, all’aprirsi dell’ultima porta, li at-
tende non il mare, ma il cielo. 

Citando questo film, la scrittrice Marta Baiardi nota che c’è una 
differenza sostanziale tra i passeggeri del Titanic e quelli del Posei-
don: per i primi c’è la possibilità di «sapere e vedere da che parte sta 
la salvezza»; per i secondi «non c’è evidenza di sapere». 

Il vero ascolto proviene dalla osservazione della realtà e dall’u-
miltà di non presumere di sapere. Si ritroveranno a rivedere il 
cielo solo coloro che, avendo il coraggio di osservare e ascoltare, 
sanno anche andare controcorrente. 

Salendo… scendono. Scendendo… salgono. 
«Non è il desiderio d’insegnare agli altri ciò che io so o credo di sapere 

che mi mette la voglia di scrivere ma, al contrario, è la coscienza dolorosa della 
mia incompetenza» (Italo Calvino). 

Vorrei concludere con le parole che Papa Francesco ha conse-
gnato a tutti noi, nell’Udienza per i partecipanti al Convegno voca-
zionale nazionale (5 gennaio 2017):

«Sentiamoci sospinti dallo Spirito Santo a individuare con coraggio stra-
de nuove nell’annuncio del vangelo della vocazione; per essere uomini e 
donne che, come sentinelle (cf Sal 130,6), sanno cogliere le striature di luce 
di un’alba nuova, in una rinnovata esperienza di fede e di passione per la 
Chiesa e per il Regno di Dio. Ci spinga lo Spirito ad essere capaci di una pa-
zienza amorevole, che non teme le inevitabili lentezze e resistenze del cuore 
umano».

La mia profonda gratitudine trova un’eco nelle parole di 
Meister Eckhart: «Se la sola preghiera che dirai mai nella tua intera 
vita è “grazie”, quella sarà sufficiente». 



5Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

«Io vi ho dato
	 l’esempio» (Gv 13)

Luciano Manicardi

Priore della comunità monastica di Bose (BI).

S
e

rvire
, stile

 d
e

lla
 m

issio
n

e
doss ier

1. Eucaristia e lavanda dei piedi

L
a narrazione dell’atto con cui Gesù lava i piedi ai discepoli, 
la cosiddetta “lavanda dei piedi”, prende il posto, nel quarto 
Vangelo, del racconto dell’istituzione eucaristica presente nei 

sinottici. Le parole «vi ho dato un esempio perché anche voi fac-

ciate come io ho fatto a voi» (Gv 13,15) si sostituiscono al «fate 

questo in memoria di me» (Lc 22,19), che invita a ripetere il gesto 

del pane spezzato e condiviso e del vino versato e bevuto da tutti. Il 

senso dell’Eucaristia, gesto di Gesù che, quale Servo del Signore, si 

dispone a dare la vita per le moltitudini (Mc 10,45; 14,24; Mt 26,28; 

Lc 22,20) e significa questa donazione spezzando il pane e versan-

do il vino nel pasto comunionale, viene vissuto esistenzialmente e 

dunque inverato, quando diventa prassi di concreto servizio frater-

no esemplato sull’atto di lavare i piedi che Gesù compie. Il servizio 

cultuale e liturgico (il rito eucaristico) trova la sua verità nel servirsi 

gli uni gli altri nella comunità cristiana. Il servizio al Dio che non 

si vede è autenticato dal servizio al fratello e alla sorella che invece 

vediamo (cf 1Gv 4,20: «Chi non ama il proprio fratello che vede, 

non può amare Dio che non vede»). Potremmo dire che «il servizio 

fraterno all’interno della comunità è in certo qual modo la res del 

sacramento»1.

1   J.-M. Tillard, Eucaristia e fraternità, Qiqajon, Bose (Magnano - BI) 2015, p. 59.



6 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

Luciano Manicardidoss ier

Tuttavia, al centro dell’annuncio biblico e della prassi di Gesù 
non vi è il “servizio”, ma l’“essere servi”. Distinzione importante 
per non cadere in una esteriorità del servire come “fare cose buone 
per gli altri” dimenticando la qualità personale di chi serve. Ov-
vero: si possono fare molti buoni servizi nella Chiesa senza avere 
alcuna santità. Il discorso sul servire riguarda dunque anzitutto la 
conversione del cuore: siamo chiamati a diventare servi sulle tracce 
di Gesù. La Prima Lettera di Pietro così si esprime ricordando che il 
servizio vissuto da Gesù ha dato forma al suo vivere e l’ha condotto 
alla morte: «Cristo patì per voi lasciandovi un esempio, perché ne 
seguiate le orme» (1Pt 2,21).

2. Gesù, il Servo

La lavanda dei piedi non dice l’umiltà di Gesù, ma è un gesto di 
rivelazione. Ai discepoli che lo chiamano «Maestro e Signore» (Gv 
13,13) Gesù obietta che lui ha lavato loro i piedi in quanto «Signore 
e Maestro» (Gv 13,14), cioè in quanto Kýrios, rivelatore dell’agire 
di Dio stesso, il Signore. È il Signore, il Kýrios, che compie l’atto del 
Servo, dell’’eved. È il Servo che rivela il Signore. Ma quali elementi 
compongono la fisionomia del Servo?

Anzitutto la consapevolezza. Giovanni sottolinea che Gesù ha pie-
na coscienza del momento che sta vivendo («Gesù, sapendo che era 
venuta la sua ora di passare da questo mondo al Padre… sapendo 
che il Padre gli aveva dato tutto nelle mani»: Gv 13,1.3) e di viverlo 
in obbedienza al Padre. Il gesto che Gesù compie non è casuale o 
estemporaneo, ma risponde a una coscienza precisa, a un’inten-
zione, a una decisione. Questa consapevolezza è anche lucidità e 
coscienza di fede: il gesto che Gesù sta per compiere nasce da questa 
coscienza di fede profonda, che dà forma alle decisioni che Gesù 
prende.

Questo gesto coinvolge la sua volontà. L’essere servo non è per 
lui una condizione subita o un fato, ma una scelta volontaria. E 
“volere” significa obbedire e sottomettersi a ciò che si vuole per per-
seguirlo. Colui che vuole è al tempo stesso colui che comanda e 
colui che obbedisce. Inoltre la volontà è anche ciò che consente 
di dare una durata al servire, anzi, fa coincidere il servire con la 
vita stessa, fino alla morte. Dicendo che il gesto di lavare i piedi ai 
discepoli equivale all’amarli fino «alla fine» (Gv 13,1), l’evangeli-



7Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier«Io vi ho dato l’esempio»
S

e
rvire

, stile
 d

e
lla

 m
issio

n
e

sta indica che il servire di Gesù si estende fino alla morte di croce, 
quando Gesù depone la vita, non solo le vesti. E anche qui vediamo 
la differenza tra essere servi e fare dei servizi: l’essere servi riguarda 
l’intera esistenza del credente, non può essere relegato nello spazio 
di un’esperienza o di una stagione della vita o ridotto ad azione fi-
lantropica e assistenziale. Essere servi (di Cristo, di Dio, dei fratelli) 
coincide con la vocazione cristiana stessa.

L’essere servo di Gesù dà forma concreta al suo amare, narra l’a-
more di Dio stesso e manifesta la modalità dell’amore che deve re-
gnare nella comunità dei discepoli. Non a caso, dopo aver invitato 
i discepoli a lavarsi i piedi gli uni gli altri come lui ha fatto a loro, li 
esorta ad amarsi reciprocamente come lui li ha amati: «Come io ho 
amato voi, così anche voi amatevi gli uni gli altri» (Gv 13,34).

Consapevolezza, volontà e amore dicono che 
la qualità di servo è anche segnata da libertà 
e obbedienza. Il che significa che il servo è 
reso tale dall’ascolto. L’ascolto è consapevole 
atto di libertà che, attraverso l’obbedienza, 
mi lega alla volontà di colui che ascolto. Ed 
è anche parte costitutiva e imprescindibile 
dell’amare. Gesù, quale Servo del Signore, 
ha interiorizzato con l’ascolto obbediente la 
volontà di Dio, l’ha resa propria e la com-

pie. Nel primo Testamento l’alleanza, con cui il popolo sceglie di 
essere servo del Signore, è l’atto di libera accettazione della volontà 
di Dio attraverso l’ascolto obbediente (Gs 24,24: «Noi serviremo il 
Signore nostro Dio e ascolteremo la sua voce»; 1Sam 3,9: «Parla, 
Signore, perché il tuo servo ti ascolta»). Il Servo del Signore di cui 
parla Isaia è colui a cui il Signore «ogni mattina rende attento l’o-
recchio perché ascolti come i discepoli» (Is 50,4); Maria è la serva 
del Signore perché si rimette interamente alla potenza della parola 
del Signore («Ecco la serva del Signore: avvenga di me secondo la 
tua parola»: Lc 1,38). L’ascolto è lo scavo in se stessi di uno spazio 
per l’altro, per la parola, la volontà, la presenza dell’altro, così che 
l’altro vive in noi e il nostro vivere ne manifesta la presenza. Libertà 
e responsabilità si fondono intimamente nell’atto del servire, o me-
glio, nella persona del Servo, cioè dell’Obbediente.

Consapevolezza, volontà e amore 
dicono che la qualità di servo 

è anche segnata da libertà e 
obbedienza. Il che significa che 
il servo è reso tale dall’ascolto. 

L’ascolto è consapevole atto 
di libertà che, attraverso 

l’obbedienza, mi lega alla 
volontà di colui che ascolto.



8 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

Luciano Manicardidoss ier

3. Lo scandalo del servire

Il gesto con cui Gesù lava i piedi ai discepoli non suscita né com-
prensione né approvazione né elogio, ma scandalo. La reazione scan-
dalizzata di Pietro, espressa prima con una domanda di stupore ester-
refatto («Signore, tu lavi i piedi a me?»: Gv 13,6), poi con un rifiuto 
secco, gridato («Non mi laverai mai i piedi»: Gv 13,8), è eloquente di 
una dimensione del servire che noi abbiamo smarrito. Tra di noi oggi 
la parola e la realtà del servire incontrano approvazione universale, 
ma allora bisogna interrogarsi se siamo ancora fedeli allo scandalo 
del servizio evangelico. Che, del resto, è in piena continuità con lo 
scandalo della rivelazione cristiana, della croce salvifica, dell’amare i 
nemici, dello sperare l’insperabile, del credere l’incredibile. La rei-
ficazione del servire con la sua riduzione ai “servizi” nella Chiesa 
provoca la sua edulcorazione e il suo addomesticamento, la perdita 
della sua dimensione evangelica costitutiva. Anche il servire cri-
stiano è scandalo e follia (cf 1Cor 1,23). Gesù, signore e maestro, 
si fa schiavo, compie i gesti dello schiavo operando quell’inversione 

di status2 che, comprensibilmente, sconcerta Pietro. Gesù attua un 
capovolgimento radicale di posizione e ruolo per cui da capo del 
gruppo, da maestro dei discepoli, si veste dei panni dello schiavo e 
ne compie la gestualità. Si rende “inferiore” nei confronti di coloro 
di cui era “superiore” e il suo gesto esprime narrativamente le paro-
le riportate dal terzo evangelista: «Chi è più grande, chi sta a tavola 
o chi serve? Non è forse chi sta a tavola? Ora, io sto in mezzo a voi 
come chi serve» (Lc 22,27). Ma appunto, che ne consegue, per colo-
ro in mezzo a cui sta per servirli a tavola o a cui lava i piedi?

L’inversione di status del Signore e 
Maestro ha il fine di indicare la via da 
percorrere ai seguaci e discepoli. Gesù 
sta compiendo un gesto profetico circa 
l’esercizio dell’autorità nella comunità 
cristiana ribaltando i ruoli consolidati e 
intaccabili del superiore verso i sottopo-

sti e del maestro verso i discepoli. Accettare lo scandalo del Signore 
che si fa schiavo e del maestro che si abbassa di fronte al discepolo è 

2  Cf A. Destro - M. Pesce, Come nasce una religione. Antropologia ed esegesi del Vangelo di 
Giovanni, Laterza, Roma-Bari 2000, pp. 41-63.

Gesù sta compiendo un gesto 
profetico nella comunità 

cristiana ribaltando i ruoli 
consolidati e intaccabili del 

superiore verso i sottoposti e 
del maestro verso i discepoli.



9Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier«Io vi ho dato l’esempio»
S

e
rvire

, stile
 d

e
lla

 m
issio

n
e

condizione per la comunione con Gesù: «Se non ti laverò non avrai 
parte con me» (Gv 13,8). La finalità del discepolato, cioè divenire 
come il maestro, o almeno sempre più simile al maestro, può essere 
ottenuta solo se il discepolo segue il signore e maestro nel suo farsi 
schiavo. È come se Gesù dicesse: «Potete divenire discepoli di me, 
vostro Maestro, se vi fate servi gli uni degli altri come io, il Signore, 
mi sono fatto vostro servo».

Qui va colta la dimensione trasgressiva e di denuncia del gesto di 
Gesù. Si tratta di una dimensione critica che il servire cristiano deve 
custodire o ritrovare se l’ha smarrita. Accettando di farsi schiavo, di 
mostrarsi pubblicamente inferiore, di piegare il proprio corpo nella 
postura dello schiavo e di farlo davanti alla comunità che lo ricono-
sce Signore e Maestro, Gesù opera una critica nei confronti di chi 
detiene il potere e in questa posizione di potere si identifica fino a 
non abbandonarla mai e a non sentire mai ciò che prova il sotto-
messo: Gesù entra invece nella posizione del minore, dell’inferiore, 
del servo, prova ciò che prova lo schiavo nel compiere il gesto umi-
liante del lavare i piedi al padrone. Gesto che «connota uno status di 
inferiorità nella gerarchia sociale o religiosa: è impensabile che una 
persona di rango possa abbassarsi a lavare i piedi dei suoi ospiti, o 
addirittura dei propri servi!»3.

La lavanda dei piedi si presenta pertanto come modello ispirante 
di un servire cristiano che sia capace di coraggiosa critica sociale 
vissuta e pagata in prima persona, così come l’Eucaristia è portatrice 
di una valenza politica alternativa al modello di esercizio dell’auto-
rità mondano: «I re delle nazioni le governano e coloro che hanno 
potere su di esse sono chiamati benefattori. Voi però non così; ma 
chi tra voi è più grande diventi come il più giovane, e chi governa 
come colui che serve» (Lc 22,25-26).

Un aspetto saliente della dimensione scandalosa del gesto di 
Gesù consiste nel fatto che Gesù compie il suo “servizio” anche nei 
confronti di Giuda, colui a cui «il diavolo aveva già messo in cuore 
di tradirlo» (Gv 13,1). E Gesù era ben consapevole di tale intenzione 
di Giuda: «Gesù fu profondamente turbato e dichiarò: “In verità io 
vi dico: Uno di voi mi tradirà”» (Gv 13,21). La libera decisione di 

3  G.P. Carminati, «Vi ho dato un esempio» (Gv 13,15). La lavanda dei piedi come tratto della 
cristologia di Giovanni, in «Parola, Spirito e Vita» 68 (2013), p. 119.



10 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

Luciano Manicardidoss ier

servire i discepoli porta Gesù a superare le emozioni di turbamento 
profondo che pure lo abitano e mostra che il servire è un cammino 
da perseguire con determinazione e abnegazione fino alla fine. Su 
cosa regge tale determinazione? Sui due pilastri dell’amore per i 
fratelli e dell’obbedienza a Dio. Potremmo dire: sul duplice fonda-
mento dell’amore per Dio e per gli uomini. E, certamente, sulla po-
vertà in spirito, sullo spogliamento di sé, sulla coscienza di non aver 
un “io” da proteggere e un ruolo da difendere. La forza del servire 
è in questo disarmo che rende miti e dona grande libertà. Fino a 
rendere capaci di amare anche il nemico (cf Lc 6,27).

La dimensione critica della lavanda dei piedi si accompagna però 
anche alla sua funzione positiva di costruzione di un modello di 
comportamento fraterno e di comunità.

4. Una comunità “serva”

Il gesto di Gesù avviene non all’inizio del pasto, dove solitamen-
te era collocato come gesto di accoglienza e di ospitalità domestica 
per segnare il passaggio dal fuori al dentro e per andare incontro 
immediatamente al bisogno di pulire piedi impolverati e ristorare 
piedi stanchi. Avvenendo in mezzo al pasto, esso giunge inatteso e 
non può non attirare l’attenzione: non si tratta più del gesto ormai 
abituale di ospitalità, ma di altro. Il gesto si carica di un significato 
inusuale e diviene simbolo di un modello comportamentale inedito. 
Nel corso della cena, quando la coesione del gruppo dei commen-
sali è già stabilita e cementata, con la lavanda dei piedi Gesù indica 
che quella comunione potrà essere vissuta, nutrita e sostenuta dai 
discepoli con l’assunzione e personalizzazione di tale gesto fatto gli 
uni verso gli altri. Per vivere di quella comunione che i discepoli 
stanno sperimentando nel mangiare insieme, essi dovranno sco-
modarsi e rendersi disponibili a ciò che implica il gesto di lavare i 
piedi: dovranno assumere come bussola del loro agire la logica dello 
schiavo impersonata da Gesù. La comunità dei credenti in Gesù vi-
vrà grazie a questo gesto di servizio reciproco. Gesto che ha il fine di 
creare una comunità che bandisca gli squilibri e le fossilizzazioni nei 
ruoli che inevitabilmente creano dinamiche di potere e di sfrutta-
mento e disuguaglianze. «Proporre ai discepoli di assumere la fun-
zione dello schiavo – gli uni rispetto agli altri – significa proporre 
un ideale di comunità in cui i ruoli reciproci siano simili e equiva-



11Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier«Io vi ho dato l’esempio»
S

e
rvire

, stile
 d

e
lla

 m
issio

n
e

lenti. L’ideale sociale soggiacente al gesto di Gesù è quindi quello 
dell’eliminazione della funzione servile attribuita ad un ceto, per 
ottenere una compartecipazione strettissima, una comunità dove i 
ruoli siano tendenzialmente indifferenziati»4. L’unica via per aprire 
la strada ad una comunità alternativa ai modelli mondani rigida-
mente gerarchizzati, una comunità in cui sia vivibile l’amore per il 
prossimo, anche per il nemico, l’attenzione al debole, il perdono del 
peccatore, la cura del bisognoso, il dialogo e l’ascolto reciproco, era 
proporre e vivere in prima persona il modello dello schiavo. Non 
certo quello del padrone.

Possiamo dire che nel concreto di una 
comunità cristiana, ieri come oggi, si tratta 
di apprendere a essere servi imparando a 
dare tempo, a dare ascolto, a dare parola, a 
dare presenza all’altro: così viene intessuta 
quotidianamente la rete di fondo su cui la 
comunità può svilupparsi senza schiaccia-
re i singoli, ma con una certa armonia ed 
equilibrio fra tutti e ciascuno. Il tutto sul 
saldo fondamento della fede nel Dio che in 

Gesù Cristo ha dato ascolto e parola, tempo e presenza all’uomo.

5. Alla radice dell’essere servo

Se l’idea di “essere servo” ci suscita diffidenza o perfino ripu-
gnanza e ad essa preferiamo quella di servizio, che salvaguarda il 
nostro esserne soggetti, protagonisti, signori, va detto che nella 
Bibbia l’immagine del servo non rinvia alla mancanza di libertà, 
ma all’appartenenza. I profeti sono chiamati spesso “servi di Dio” 
(1Re 14,18; 2Re 17,13; Ger 25,4; 26,5; 35,15; Ez 38,17; Dn 9,6; 
ecc.) e non possono certo essere sospettati di essere carenti di li-
bertà. Essi sono appartenenti a Dio, di Dio condividono il sentire, 
il pathos, e lo trasmettono con vigore e passione al popolo. Essi 
sono mediatori e ministri delle parole e del volere di Dio. La loro 
missione investe la loro vita fino a renderla un “segno” per il po-
polo: la missione che sentono di aver ricevuto da Dio viene da loro 
incarnata e compiuta tanto con la parola come con il corpo, con 

4  Destro- Pesce, Op. cit., p. 59.

Dare tempo, dare ascolto, 
dare parola, dare presenza 

all’altro: così viene intessuta 
quotidianamente la rete di 

fondo su cui la comunità 
cristiana può svilupparsi senza 

schiacciare i singoli, ma con una 
certa armonia ed equilibrio fra 

tutti e ciascuno.



12 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

Luciano Manicardidoss ier

l’annuncio come con i gesti, tanto la volontà di Dio è ciò a cui essi 

aderiscono con radicalità in virtù del loro legame con Dio, della 

loro appartenenza a Dio.

È dunque evidente che la radice dell’essere servi, nel profeta 

come in Gesù e nei suoi discepoli, consiste nell’ascolto. Con l’ascolto, 

con la sensibilità affinata a riconoscere la volontà di Dio sul mondo, 

l’uomo si rende ricettivo e ospitale nei confronti della parola che 

viene da Dio e con l’ascolto delle persone si dispone a trasmetterla 

loro secondo le loro possibilità di comprensione. Essere servi e serve 

significa essere uomini e donne di ascolto. 

Per entrare dunque nel concreto del lavoro del farsi servo, oc-

corre apprendere la disciplina e l’arte dell’ascolto. Si tratta di ri-

cordare che l’ascolto è un atto intenzionale, che impegna la volontà, 

la decisione e la libertà della persona. Che esso non ascolta solo 

le parole, ma anche il corpo. E di questo ascolto del corpo è esem-

pio Gesù nell’episodio dell’incontro con la donna emorroissa, che 

Gesù “sente” e “discerne” attraverso un ascolto tattile pur essen-

do in mezzo a una folla che lo premeva («Chi ha toccato le mie 

vesti?… Gesù guardava intorno per vedere colei che aveva fatto 

questo»: Mc 5,32). L’ascolto rompe con i pregiudizi sull’altro, anzi, 

assume i sentimenti e le reazioni anche scomposte o violente degli 

altri come domanda che interroga o come sintomo che rivela e 

che suggerisce la via da percorrere per raggiungere l’altro e amar-

lo nella concretezza della sua situazione. Ascoltando la sofferenza 

che sottostà alle parole violente ed aggressive dell’indemoniato di 

Gerasa, Gesù riesce a farsi servo di questa persona, a entrare in 

rapporto con lui e a guarirlo (Mc 5,1-20). Ascoltare è poi dare tem-

po, dunque vita: è una modalità della sequela di Gesù fino al dono 

della vita. Il tempo donato all’ascolto dell’altro è dono di vita per 

l’altro e perdita della propria vita per amore. Ascoltare è ospitare, 

farsi dimora per l’altro, liberarsi dal troppo pieno che spesso ci abi-

ta per far abitare, almeno un po’, l’altro in noi e portare, almeno 

un po’, il peso che grava su di lui. Di nuovo, il farsi servi esige il 

farsi povero, lo spogliarsi fino ad essere poveri in spirito. Ascoltare 

è poi anche fare silenzio e discernere: movimenti indispensabili per 

servire con intelligenza e per non fare del servizio un’intrusione 

e una violenza.



13Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier«Io vi ho dato l’esempio»
S

e
rvire

, stile
 d

e
lla

 m
issio

n
e

6. Una Chiesa serva della parola

Il messaggio biblico sull’ascolto è decisivo per un’ecclesiologia 
che contempli la Chiesa come serva della Parola di Dio. È quanto 
mostra il Proemio della Dei Verbum, la Costituzione dogmatica sulla 
divina rivelazione del Concilio Vaticano II, fin dal suo incipit: «In 
religioso ascolto della parola di Dio e proclamandola con ferma fi-
ducia, il sacro Concilio aderisce alle parole di S. Giovanni il quale 
dice…». Il Proemio presenta il Concilio che parla di se stesso, che 
svela la sua autocoscienza e si pone come esempio per quel «popolo 
degli ascoltanti della parola» che sono chiamati ad essere i cristiani. 
La centralità – così biblica – dell’audire, dell’ascolto, che caratterizza 
la postura del Concilio e dunque della Chiesa, è decisamente inno-
vativa, rivoluzionaria all’epoca. Lì si afferma che la Chiesa esiste 
in quanto serva della Parola di Dio, sotto la parola di Dio, nel doppio 
movimento di ascolto e annuncio della parola di Dio: «È come se 
l’intera vita della Chiesa fosse raccolta in questo ascolto da cui sola-
mente può procedere ogni suo atto di parola» (Joseph Ratzinger). 
Per essere ecclesia docens, la Chiesa deve essere ecclesia audiens. E solo 
allora può anche essere chiesa serva, ancilla Domini, come Maria5. 

5  Y.M.-J. Congar, Per una chiesa serva e povera, Qiqajon, Bose (Magnano - BI) 2014.



14 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

“La Chiesa e il grembiule”: 
aspetti ecclesiologici
	 della diakonia

Assunta Steccanella

Docente di Teologia pastorale alla Facoltà teologica del Triveneto (VI).

doss ier

N
el Vangelo di Giovanni leggiamo che Gesù, la sera del Giovedì 
Santo, «si alzò da tavola, depose le vesti e, preso un asciugatoio, 
se lo cinse attorno alla vita. Poi versò dell’acqua nel catino e 

cominciò a lavare i piedi dei discepoli e 

ad asciugarli con l’asciugatoio di cui si era 

cinto» (Gv 13,4-5). È un’immagine in se 

stessa dirompente: il Signore e il Maestro 

chino a servire i discepoli, in un’inver-

sione dei ruoli che lo assimila addirittura 

all’ultimo degli schiavi. L’atto di lavare i 

piedi, infatti, era ritenuto tanto umilian-

te da non poter essere richiesto ad uno 

schiavo ebreo, ma solo agli stranieri. 

Lungo i secoli questo racconto non ha perso nulla della sua po-

tenza: chiunque si soffermi un momento a riflettere sul gesto di 

Gesù ne riconosce la profondità, le molte implicazioni per la vita 

personale ed ecclesiale. È una prospettiva così provocatoria da cor-

rere il rischio di venire sottilmente “addomesticata”: anche il rito 

che oggi la ri-presenta può essere inteso, riduttivamente, come un 

insieme di gesti capaci di generare un’elevazione spirituale, ma che 

faticano a determinare l’autocomprensione ecclesiale. Lo diceva 

molto bene don Tonino Bello: «La Chiesa che cinge il grembiule, 

con gli abiti tirati un po’ su, sembra un’immagine troppo ancilla-

Il Signore e il Maestro chino 
a servire i discepoli, in 

un’inversione dei ruoli che lo 
assimila addirittura all’ultimo 
degli schiavi. L’atto di lavare i 

piedi, infatti, era ritenuto tanto 
umiliante da non poter essere 

richiesto ad uno schiavo ebreo, 
ma solo agli stranieri. 



15Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier

S
e

rvire
, stile

 d
e

lla
 m

issio
n

e
“La Chiesa e il grembiule”

re, indegna della sua grandezza»1. Eppure, puntualizzava, la veste 
liturgica indossata da Gesù nel corso della prima Messa era stata 
proprio un asciugatoio, un grembiule, segno della vocazione nativa 
al servizio per la Chiesa che in lui trovava origine.

1. La prassi della diakonia 

«Se dunque io, il Signore e il Maestro, ho lavato i vostri piedi, 
anche voi dovete lavarvi i piedi gli uni gli altri. Vi ho dato infatti 
l’esempio, perché come ho fatto io, facciate anche voi» (Gv 13,15). 
In obbedienza all’insegnamento del suo Signore, la Chiesa primitiva 
si impegna immediatamente nella diakonia verso i fratelli, special-
mente verso i più poveri, facendone uno dei propri tratti costitutivi: 
nel libro degli Atti (6,1-7) Luca racconta come il servizio alle mense 
si sviluppi parallelamente al servizio della Parola. 

Anche gli scritti dei Padri testimoniano 
come la condivisione dei beni e il soccor-
so degli indigenti siano temi molto sentiti: 
ricordiamo solo Giustino, che parla della 
tradizione per le mense delle vedove e de-
gli orfani, ben viva nelle comunità del suo 
tempo e fortemente ancorata alla celebra-
zione eucaristica2. 

È una prassi che, pur nelle trasforma-
zioni legate al mutare delle vicende socio-politiche, permane nel 
tempo, che ha una dimensione spicciola e locale, ma passa anche 
attraverso il ruolo di ammortizzatore sociale rivestito dalla Chiesa 
nei momenti più bui della storia e la creazione di strutture di so-
stegno e assistenza che permeano capillarmente la società cristiana 
(ospedali, ospizi per orfani e anziani, scuole ecc.) e nelle quali sono 
spesso coinvolti insieme laici e ministri ordinati.

È con l’epoca moderna e la secolarizzazione che interviene il 
cambiamento più sensibile: la Chiesa viene privata di molti dei pro-
pri beni, mentre cresce la coscienza della necessità di intervenire 
sulle cause sociali e politiche della povertà. Si intensifica quindi 

1  T. Bello, Cirenei della gioia. Esercizi spirituali predicati a Lourdes sul tema: «Sacerdoti per il 
mondo e per la Chiesa», San Paolo, Milano 2004.

2  Cf Giustino, Apologia 67, 1, 6. 

Anche gli scritti dei Padri 
testimoniano come la 

condivisione dei beni e il 
soccorso degli indigenti siano 
temi molto sentiti: ricordiamo 
solo Giustino, che parla della 
tradizione per le mense delle 

vedove e degli orfani.



16 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier Assunta Steccanella

l’impegno ecclesiale su questo piano, mentre il servizio diretto a fa-

vore dei poveri è vissuto con maggior forza da alcune famiglie reli-

giose, da gruppi e organizzazioni che si raccolgono intorno a questa 

sensibilità, e in terra di missione. Nel 1950, su impulso di Pio XII, 

nasce a Roma Caritas internationalis, che riuniva le 120 organizza-

zioni nazionali già attive all’epoca e che, nella sua struttura stabile 
e visibile, rappresenta significativamente la dimensione costitutiva, 
per la Chiesa, del servizio agli ultimi.

Anche in merito alla diakonia il Vaticano II è un momento im-
portante: in Lumen gentium si afferma che «la Chiesa circonda d’af-

fettuosa cura quanti sono afflitti dalla 
umana debolezza, anzi riconosce nei 
poveri e nei sofferenti l’immagine del 
suo fondatore, povero e sofferente, si 
fa premura di sollevarne la indigenza e 
in loro cerca di servire il Cristo» (LG 8); 
in generale, i testi conciliari affrontano 

il tema nelle sue diverse implicazioni, assistenziali e politiche, ma 
soprattutto ne recuperano lo spessore ecclesiologico3.

La riflessione conciliare e post-conciliare sulla prassi della dia-

konia ai più poveri è ricchissima e ha trovato nel magistero di Papa 
Francesco espressione particolarmente frequente.

2. La diakonia e il ministero ordinato

Esiste però, fin dalle origini, una struttura di carattere istituzio-
nale che più radicalmente rimanda alla dimensione della diakonia 
insita nella Chiesa. 

Si tratta del ministero del diaconato. La sua esistenza è attestata 
già nel Nuovo Testamento dove ne vediamo il progressivo configu-
rarsi come categoria distinta dai presbiteri e dagli episcopi: Paolo 
scrive «a tutti i santi in Cristo Gesù che sono a Filippi, agli episco-
pi e ai diaconi» (Fil 1,1); nella Prima Lettera a Timoteo vengono 
enunciate le caratteristiche richieste ai diaconi: «Siano dignitosi, 
non doppi nel parlare, non dediti al molto vino, né avidi di turpe 
guadagno; essi inoltre devono conservare il mistero della fede in 
una coscienza pura» (1Tm 3,8-9); la lettera prosegue sottolineando 

3  Cf AA 8; GS 27; 42; 86.

«La Chiesa circonda d’affettuosa 
cura quanti sono afflitti dalla 

umana debolezza, anzi riconosce 
nei poveri e nei sofferenti 

l’immagine del suo fondatore, 
povero e sofferente».



17Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier

S
e

rvire
, stile

 d
e

lla
 m

issio
n

e
“La Chiesa e il grembiule”

Esempio
Il dizionario definisce l’esempio come «comportamento che 
si propone come modello da imitare o da fuggire. Per esten-
sione, la persona stessa che, per qualche sua particolare 
qualità o atto, si propone all’imitazione». Sull’importanza di 

figure su cui modellare la propria vita, la Chiesa ha sempre insistito molto. I 
racconti delle vite dei santi o del sacrificio dei martiri hanno punteggiato la 
predicazione e la pietà cristiana lungo i secoli; la radice di ogni esemplarità 
era posta in Gesù Cristo: «“Chi segue me non cammina nelle tenebre” 
(Gv 8,12), dice il Signore. Sono parole di Cristo, le quali ci esortano ad 
imitare la sua vita e la sua condotta […]. Chi vuole comprendere piena-
mente e gustare le parole di Cristo deve fare in modo che tutta la sua 
vita si modelli su Cristo» (L’Imitazione di Cristo, 1).
Egli stesso ci esorta a intraprendere questa strada, comandando «che 
vi amiate gli uni gli altri, come io vi ho amati» (Gv 15,12). Sta in quel 
“come” (in greco kathòs) la possibilità di seguirne l’esempio: chi sa-

rebbe in grado di imitarlo solo con le proprie forze? Ma la parola greca 
esprime un dinamismo fontale; Gesù comanda di amarci perché lui ci ha 

amato per primo e ha donato e dona se stesso, come amore incarnato, 
alla nostra vita. È accogliendo la relazione con il Signore, facendogli spazio 

e affidandosi a Lui, che è possibile seguirne l’esempio. Ed è in questa rela-
zione vissuta che ciascuno diviene esempio da imitare per chiunque incontri, 

testimone credibile della fede che proclama. «Guardate come si amano!» di-
cevano i pagani dei primi cristiani (Tertulliano, Apologia, 39): guardando alle 
nostre comunità, oggi, sarebbe possibile dire lo stesso?

di Assunta Steccanella

che devono essere fedeli al matrimonio, educare bene i loro figli, 
dirigere bene la loro casa (cf 1Tm 10-13). 

Le testimonianze della Tradizione parlano sempre del diacona-
to come grado inferiore della gerarchia ministeriale, prospettiva ri-
presa dal Concilio, che ha ristabilito il diaconato permanente. Col 
passare del tempo, infatti, il diaconato si era ridotto ad un semplice 
grado sulla via del sacerdozio, perdendo la propria specificità. La 
scelta dei padri conciliari di riprenderne la figura rispondeva ad una 
sensibilità crescente, in ambito teologico e pastorale, verso l’impor-
tanza di questa declinazione del ministero ordinato. 

In Lumen gentium leggiamo: «In un grado inferiore della gerar-
chia stanno i diaconi, ai quali sono imposte le mani “non per il 



18 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier Assunta Steccanella

sacerdozio, ma per il servizio”. Infatti, sostenuti dalla grazia sacra-
mentale, nella “diaconia” della liturgia, della predicazione e della 
carità servono il popolo di Dio, in comunione col vescovo e con 
il suo presbiterio […]. Essendo dedicati agli uffici di carità e di as-
sistenza, i diaconi si ricordino del monito di S. Policarpo: “Essere 
misericordiosi, attivi, camminare secondo la verità del Signore, il 
quale si è fatto servo di tutti”» (LG 29).

Con questa scelta il Concilio non ha semplicemente restaurato 
il diaconato antico, ma ne ha disegnato una forma nuova, che si 
inserisce nell’azione di ripensamento delle modalità di servizio ec-
clesiale e della soggettualità ministeriale, «come spesso è avvenuto 
nella storia, tra assunzione della memoria che dà identità e sviluppo 
di figure inedite maggiormente adeguate alle esigenze della evange-
lizzazione e missione pastorale»4. 

Giovanni Paolo II affermava che, at-
traverso le motivazioni alla base del ri-
stabilimento del diaconato permanen-
te, pur legate alle circostanze storiche e 
pastorali, «operava misteriosamente lo 
Spirito Santo»5. Per la Sua grazia, quin-
di, esiste oggi nella Chiesa una figura 

ministeriale strutturata, visibile, permanente, chiamata a testimo-
niare nei vari ambienti (famiglia, lavoro, scuola) una scelta di vita 
alla sequela del Signore, il quale si è fatto servo di tutti: «Io sto in 
mezzo a voi come colui che serve» (Lc 22,27).

Tale figura, pur nella sua specificità, conserva un profondo le-
game con gli altri gradi ministeriali: «La dottrina cattolica insegna 
che i gradi di partecipazione sacerdotale (episcopato e presbiterato) 
e il grado di servizio (diaconato) sono tutti e tre conferiti mediante 
un atto sacramentale chiamato “ordinazione”, cioè dal sacramento 
dell’Ordine» (CCC 1554).

Tutto questo consente di assumere una prospettiva complementa-
re alla classica lettura del diaconato in chiave gerarchica, ossia come 

4  S. Noceti (a cura di), Diacone. Quale ministero per quale Chiesa?, Queriniana, Brescia 
2017, p. 18.

5  Cf Giovanni Paolo II, Cat. Il diaconato nella comunione ministeriale e gerarchica della 
Chiesa (Lc 22,24-27), 6 ottobre 1993, in https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/
audiences/1993/documents/hf_jp-ii_aud_19931006.html (11 agosto 2017).

Giovanni Paolo II affermava 
che, attraverso le motivazioni 

alla base del ristabilimento 
del diaconato permanente, 
«operava misteriosamente 

lo Spirito Santo». 



19Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier

S
e

rvire
, stile

 d
e

lla
 m

issio
n

e
“La Chiesa e il grembiule”

grado inferiore: il diaconato come ministero del servizio può essere 
compreso anche come grado fondamentale. In tal modo il sacramento 
dell’Ordine, così come è venuto sviluppandosi nella Chiesa occiden-
tale, si struttura sul servizio: «Il diacono non riceve le potestà specifi-
che del presbitero o del vescovo, ma, attraverso il suo ministero […] 
manifesta in modo sacramentale la fondamentale struttura diacona-
le, orientata al popolo di Dio, del ministero ecclesiale in generale. Il 
ministero ecclesiale altro non è se non servizio agli uomini: proprio 
per questo è espresso mediante un grado sacramentale distinto, che 
perciò non è da considerarsi tanto come un grado “inferiore” della 
“gerarchia d’ordine”, ma piuttosto come il “segno” sacramentale pre-
vio sotto cui sono posti tutti i gradi dell’ordine»6.

La diakonia appartiene allora alla strut-
tura gerarchica della Chiesa e la caratterizza 
nativamente, secondo il comando del suo 
Signore: «Voi sapete che i governanti delle 
nazioni dominano su di esse e i capi le op-
primono. Tra voi non sarà così; ma chi vuol 
diventare grande tra di voi sarà vostro ser-
vitore e chi vuol essere primo tra di voi sarà 
vostro schiavo. Come il figlio dell’uomo, 

che non è venuto per farsi servire, ma per servire e dare la propria 
vita in riscatto per molti» (Mt 20,25-28).

3. Implicazioni ecclesiologiche

La diakonia è quindi una prassi consolidata nella vita della Chie-
sa, tanto originaria da aver dato forma ad uno specifico ministero. 
Ciò che è interessante sottolineare è che, se la prassi di sostegno ed 
aiuto ai poveri potrebbe essere fraintesa circoscrivendola a livel-
lo prevalentemente morale, l’esistenza di un ministero ordinato, 
di carattere quindi sacramentale, strutturato su tale prassi mostra 
come la dimensione della diakonia coinvolga la Chiesa nella sua na-
tura profonda.

La diakonia è costitutiva per l’essenza della Chiesa e non può 
essere riservata ad uno specifico “settore” ecclesiale, ma ne connota 

6  M. Kehl, La Chiesa. Trattato sistematico di ecclesiologia cattolica, San Paolo, Cinisello 
Balsamo (MI) 1995, p. 419.

La diakonia appartiene alla 
struttura gerarchica della Chiesa 

e la caratterizza nativamente, 
secondo il comando del suo 

Signore: «Voi sapete che 
i governanti delle nazioni 

dominano su di esse e i capi
 le opprimono».



20 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier Assunta Steccanella

ogni dimensione: si tratta di un’afferma-

zione impegnativa, che può essere soste-

nuta sia su base filosofica che teologica. 

a. La diakonia come prassi 

Dal confronto con la riflessione filo-

sofica emerge il valore costitutivo dell’a-

gire quale espressione dell’essere7. Se è vero che «non si pensa che 

dopo aver agito, agendo e per agire»8, è altrettanto vero che l’a-

zione prodotta è rivelativa, mostra l’agente a se stesso e lo svela al 

mondo: le azioni strutturano un sistema di significato a partire dal 

quale si può comprendere la realtà del soggetto agente, sia esso in-

dividuale o collettivo9. 

Nel contempo ogni agire volontario modifica ineludibilmente la 

realtà, sia essa esterna che interna all’agente: dopo ogni atto compiu-

to, né il mondo né il soggetto che agisce saranno più quelli di prima. 

Ogni azione volontaria è quindi tanto rivelativa che costitutiva 

dell’identità personale; ma questo implica che la prassi della diako-

nia sia tanto rivelativa che costitutiva dell’identità ecclesiale: è un 

agire che mostra e struttura l’essere della Chiesa.

b. La diakonia come segno sacramentale 

Nell’ampiezza dei riferimenti a questo tema, viene qui privile-

giato un brevissimo approccio alla prospettiva emersa in Concilio. 

Il primo capitolo di Lumen gentium delinea il mistero della Chiesa: 

essa «è, in Cristo, in qualche modo il sacramento, ossia il segno e lo 

strumento dell’intima unione con Dio e dell’unità di tutto il genere 

umano» (LG 1). La Chiesa trova cioè in Cristo il termine con cui 

pensare se stessa e la propria missione, in un parallelismo Cristo-

Chiesa che si fa via via più stretto: «Come Cristo ha realizzato la 

sua opera di redenzione nella povertà e nella persecuzione, così la 

Chiesa è chiamata a percorrere la stessa via, per comunicare agli 

uomini i frutti della salvezza» (LG 8). 

7  Si tratta di una delle sottolineature basilari del pensiero contemporaneo, a cui qui 
viene fatto un semplice cenno: cf p. es. le riflessioni di Blondel, Arendt, Habermas, 
Ricoeur.

8  M. Blondel, L’azione, San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 1993, p. 204.

9  Cf P. Ricoeur, La semantica dell’azione, Jaca Book, Milano 1998.

La diakonia è costitutiva per 
l’essenza della Chiesa e non 
può essere riservata ad uno 

specifico “settore” ecclesiale, ma 
ne connota ogni dimensione. 



21Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier

S
e

rvire
, stile

 d
e

lla
 m

issio
n

e
“La Chiesa e il grembiule”

«La Chiesa nei poveri e nei 
sofferenti riconosce l’immagine 

del suo fondatore povero 
e sofferente, si premura di 

sollevare la loro miseria e in 
loro intende servire Cristo».

Persecuzioni e povertà, le prime subite, la seconda cercata con-
sapevolmente, sono i primi due tratti identitari che il Concilio de-
linea in forza dell’esempio di Cristo e che vengono ulteriormente 
rafforzati sulla linea del servizio: «Cristo Gesù, “pur essendo di 
natura divina, svuotò se stesso, prendendo la forma di servo” (Fil 
2,6-7) e “da ricco che era, si fece povero” (1Cor 8,9), la Chiesa 

è chiamata a fare altrettanto». Non solo, 
quindi, «la Chiesa nei poveri e nei soffe-
renti riconosce l’immagine del suo fon-
datore povero e sofferente, si premura di 
sollevare la loro miseria e in loro intende 
servire Cristo» (LG 8), ma attraverso tale 
agire, più radicalmente, mostra ed invera 

la propria natura.
Misurando se stessa e la propria missione su Cristo, e ancor più 

accogliendo da Cristo, che le si dona nella dinamica sacramentale, 
la luce e la forza per farlo, la Chiesa percepisce nel contempo il pro-
prio limite, le difficoltà legate alla sua componente umana, e invoca 
il suo Signore impegnandosi in una continua azione di riforma, in-
teriore ed esteriore, che coinvolga singoli ed istituzioni e conduca i 
cristiani alla santità a cui sono chiamati (cf LG 42). 

4. La diakonia come stile ecclesiale 

La continua, ed oggi quanto mai necessaria, riforma missionaria 
della Chiesa è desiderio ardente di Papa Francesco, che ne delinea 
i tratti in particolare nell’esortazione apostolica Evangelii gaudium: 
«Il concilio Vaticano II ha presentato la conversione ecclesiale come 
l’apertura a una permanente riforma di sé per fedeltà a Gesù Cri-
sto: “Ogni rinnovamento della Chiesa consiste essenzialmente in 
un’accresciuta fedeltà alla sua vocazione (...). La Chiesa peregrinan-
te verso la meta è chiamata da Cristo a questa continua riforma, di 
cui essa, in quanto istituzione umana e terrena, ha sempre bisogno” 
(UR 6)» (EG 26).

Evangelii gaudium è un testo ad impronta eminentemente pasto-
rale. Non si tratta di una caratteristica che ne sminuisca il valore, 
come alcune visioni ingenue potrebbero suggerire. La pastoralità è 
quella dimensione immergendosi nella quale la Chiesa riconosce 
che non ci può essere annuncio del Vangelo di Dio senza farsi carico 



22 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier Assunta Steccanella

dei destinatari. Nella pastoralità la Chiesa vive la duplice apertura, a 
Dio e all’uomo, che la connota nativamente (LG 1).

In Evangelii gaudium, di conseguenza, il tema della riforma mis-
sionaria non viene affrontato proponendo grandi trasformazioni di 
carattere istituzionale (che pure sono presenti nell’idea di un ripen-
samento del primato e del ruolo delle conferenze episcopali – EG 
32), ma attraverso la sfida di una conversione pastorale, da vivere 
in fedeltà alla propria vocazione originaria, a livello sia strutturale 
che personale, con «generosità e coraggio», superando il comodo 
criterio del si è sempre fatto così. 

A tale scopo, Papa Francesco delinea 
«un determinato stile evangelizzatore», 
che egli invita «ad assumere in ogni at-
tività che si realizzi» (EG 18). Quella che 
emerge è quindi una proposta di stile, 
termine che nell’esortazione ritorna per 
ben ventidue volte e che può essere in-
teso come «emblema di una maniera di 
abitare il mondo»10. 

Ebbene, nonostante il termine diako-
nia non compaia mai nel testo, è proprio su di essa che viene com-
misurato lo stile evangelizzatore della Chiesa.

Il punto di riferimento fondamentale è Cristo, Signore e Maestro, 
a cui la Chiesa è chiamata a configurarsi: «Gesù ha lavato i piedi ai 
suoi discepoli. Il Signore si coinvolge e coinvolge i suoi, mettendosi 
in ginocchio davanti agli altri per lavarli. Ma subito dopo dice ai 
discepoli: “Sarete beati se farete questo” (Gv 13,17). La comunità 
evangelizzatrice si mette mediante opere e gesti nella vita quotidia-
na degli altri, accorcia le distanze, si abbassa fino all’umiliazione se 
è necessario, e assume la vita umana, toccando la carne sofferente 
di Cristo nel popolo» (EG 24). 

La diakonia come stile si colloca su di un livello che integra tanto 
la prassi di servizio ai poveri quanto il servizio che l’autorità offre 
nella Chiesa.

Parlando dei poveri, tema a cui l’esortazione dedica ampio spa-
zio (EG 186-213), Francesco sottolinea come per la Chiesa l’opzione 

10  C. Theobald, «Il cristianesimo come stile. Fare teologia nella postmodernità», in «Rassegna 
di teologia» 32 (2007), pp. 280-303, qui pp. 280-281.

Papa Francesco delinea 
«un determinato stile 

evangelizzatore», che egli invita 
«ad assumere in ogni attività 

che si realizzi» (EG 18). Emerge 
quindi è una proposta di stile, 
termine che può essere inteso 

come «emblema di una maniera 
di abitare il mondo».



23Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier

S
e

rvire
, stile

 d
e

lla
 m

issio
n

e
“La Chiesa e il grembiule”

preferenziale per i poveri sia categoria teologica, prima che socio-
logica o politica: «Il nostro impegno non consiste esclusivamente 
in azioni o in programmi di promozione e assistenza; quello che lo 
Spirito mette in moto non è un eccesso di attivismo, ma prima di 
tutto un’attenzione rivolta all’altro “considerandolo come un’unica 
cosa con se stesso”. Questa attenzione d’amore è l’inizio di una vera 
preoccupazione per la sua persona e a partire da essa desidero cer-
care effettivamente il suo bene. Questo implica apprezzare il povero 
nella sua bontà propria, col suo modo di essere, con la sua cultura, 
con il suo modo di vivere la fede. L’amore autentico è sempre con-
templativo, ci permette di servire l’altro non per necessità o vanità, 
ma perché è bello, al di là delle apparenze. […] Non sarebbe, questo 
stile, la più grande ed efficace presentazione della buona novella del 
Regno?» (EG 199).

A proposito del ministero ordinato, l’affermazione sulla sua 
natura di servizio è recisa: «I laici sono semplicemente l’immensa 
maggioranza del popolo di Dio. Al loro servizio c’è una minoranza: 
i ministri ordinati» (EG 102).

Tuttavia la diakonia come stile non si 
esaurisce in queste due sue espressioni, la 
prassi di sostegno ai poveri e la compren-
sione dell’autorità come servizio. Si tratta 
piuttosto di una dimensione che diventa 

pervasiva e caratterizza ogni scelta, riguarda ciascun cristiano.
A pochi mesi dall’apertura del Concilio, Congar pubblicava un 

piccolo libro dal titolo all’epoca assai provocatorio: Per una Chiesa 
serva e povera11. 

Egli ricordava come Dio si fosse manifestato a noi nella forma di 
doulos (servo) e come, per l’effetto a cascata della sua missione, gli 
apostoli e tutta la Chiesa fossero chiamati a seguirlo e ad imitarlo: 
«Ogni ministro del Vangelo, ogni cristiano, è un “doulos”». 

Evangelii gaudium rimodula questa verità, affermando che cia-
scun cristiano è un’anfora: «È evidente che in alcuni luoghi si è 
prodotta una “desertificazione spirituale, frutto del progetto di so-
cietà che vogliono costruirsi senza Dio o che distruggono le loro 
radici cristiane. “[…] Nel deserto c’è bisogno soprattutto di persone 

11  Cf Y.M.-J. Congar, Pour une Église servant et pauvre, Éd. du Cerf, Parigi 1963.

La diakonia come stile è una 
dimensione pervasiva e 
caratterizza ogni scelta, 

riguarda ciascun cristiano.



24 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier Assunta Steccanella

di fede che, con la loro stessa vita, indichino la via verso la Terra 
promessa e così tengano viva la speranza”. In ogni caso, in quelle 
circostanze siamo chiamati a essere persone-anfore per dare da bere 
agli altri. A volte l’anfora si trasforma in una pesante croce, ma è 
proprio sulla croce dove, trafitto, il Signore si è consegnato a noi 
come fonte di acqua viva» (EG 86).

Ogni cristiano è chiamato ad essere anfora che porta il Signore, 
acqua viva, ai fratelli. 

La diakonia è quindi lo stile della missione e si sviluppa in due 
direzioni: verso Dio e verso il prossimo. 

In primo luogo, ciascuno risponde alla propria vocazione bat-
tesimale facendosi servo del Signore, accogliendolo nella propria 
vita come Maria, la prima dei discepoli: «Eccomi, sono la serva del 
Signore» (Lc 1,38). 

È solo in questa radicale apertura, che è il volto più originario 
della fede, che diviene possibile fare della diakonia il proprio stile di 
vita, lo stile di una vita che evangelizza sempre, «se fosse necessa-
rio, anche con le parole»12. 

12  Cf U. Sartorio, Anche le parole se necessario. Dalle prime fonti a Papa Francesco, in 
«L’Osservatore Romano» (6 ottobre 2013), p. 4.



25Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

S
e

rvire
, stile

 d
e

lla
 m

issio
n

e

Diakonia della carità,
	 sorgente di vocazioni

Francesco Soddu

Direttore Caritas Italiana - (Roma).

doss ier

1. L’esercizio della carità nella Chiesa 

T
utta la storia della salvezza ci dice che «Dio è amore» (1Gv 
4,8.16): un Dio che chiama, sceglie, perdona, rimane fedele al 
suo popolo nonostante i tradimenti. Ma fino a che punto Dio 

è amore e di quale amore si tratta, lo si scopre solo in Gesù Cristo 

e nella sua morte di croce per la salvezza degli uomini. L’uomo, 

creato «a immagine e somiglianza di Dio» (Gen 1,26), è se stesso se 

ama, poiché è nel dono reciproco di sé, realizzato per l’amore che 

viene da Dio, che «si riassume tutta l’antropologia cristiana» (Dominum 

et vivificantem, 59).

Il tema dell’amore si pone dunque sul piano dei principi fonda-

tivi di tutta la realtà cristiana e, quindi, ovviamente di tutta la Chie-

sa. Conseguentemente, proprio l’amore accolto come dono offerto 

gratuitamente da Dio e sperimentato, diventa il motivo ispiratore di 

ogni azione pastorale sia intra che extra ecclesiale.

In effetti però, inutile negarlo, non sempre questo si è verifica-

to nel corso dei secoli in quanto il prevalere di una visione eccle-

siocentrica, anziché servire ed amare l’uomo, ha portato la Chiesa 

quasi ad assolutizzare se stessa. È ciò che Papa Francesco nella Evan-

gelii gaudium, al n. 95, chiama mondanità spirituale, come «cura 

ostentata della liturgia, della dottrina e del prestigio della Chiesa, 

ma senza che preoccupi il reale inserimento del Vangelo nel popolo 

di Dio».



26 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier Francesco Soddu

Già la Gaudium et spes al n. 1 aveva evidenziato come ciò che ga-
rantisce alla Chiesa una valida presenza nel mondo sono «le gioie 
e le speranze, le tristezze e le angosce degli uomini… dei poveri 
soprattutto e di tutti coloro che soffrono».

Questo modo di ripensare, e quindi di rivedere/riconsiderare la 
missione da parte della Chiesa, ha al centro il concetto di carità-so-
lidarietà come dinamismo, l’idea e l’impegno del servizio al mondo, 
come termine non tanto la costruzione della Chiesa, quanto il suo 
irraggiamento di amore in mezzo agli uomini; infatti, come Papa 
Francesco ci ricorda, la Chiesa non cresce per proselitismo, ma «per 
attrazione». Pertanto, l’esercizio della carità verso ogni uomo è co-
stitutivo della missione della Chiesa, tanto che Gesù lo indica come 
ambito sul quale egli esercita il suo giudizio escatologico: «Avevo 
fame e mi avete dato da mangiare…» (Mt 25,31-46).

Per cui, se il servizio all’uomo è com-
ponente essenziale e primaria della mis-
sione della Chiesa, quello della carità è 
un tema strutturale e non solo un fatto 
etico dei singoli cristiani. Si tratta quin-
di di evidenziare sempre e meglio la ra-
dice teologica della carità e chiarire cosa 

significa per la Chiesa essere soggetto di carità; dalla comprensione 
di questo, ne consegue il suo interpretarsi ed il conseguente corret-
to collocarsi dentro la storia.

2. Vaticano II: un’ecclesiologia di comunione

Se vogliamo pensare una pastorale e una testimonianza di Chie-
sa in termini di risposta vocazionale al dono e all’appello del Signo-
re, alla base deve esserci anzitutto la volontà di essere Chiesa che 
non si rinchiude in un’introversa difesa della propria identità, ma 
che vuole spendersi dentro la storia. Di una Chiesa che, innamorata 
completamente del suo Signore, osa pensare in termini progettuali 
per promuovere percorsi nuovi, al fine di incontrare Cristo nelle 
persone e ri-diventare ogni giorno sempre più a Sua immagine. Dal 
Concilio Vaticano II emerge con chiarezza un’ecclesiologia di comu-
nione. In concreto, la Chiesa deriva dalla carità di Dio e, come han-
no affermato i Vescovi italiani (ETC 19), la carità riguarda la Chiesa 
nel suo essere, prima ancora che nel suo agire ed “essere carità” 

Se il servizio all’uomo è 
componente essenziale e 

primaria della missione della 
Chiesa, quello della carità è un 
tema strutturale e non solo un 
fatto etico dei singoli cristiani.



27Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier

S
e

rvire
, stile

 d
e

lla
 m

issio
n

e
Diakonia della carità, sorgente di vocazioni

è più impegnativo che “fare carità”. Allo stesso modo la carità da 
fatto individuale deve diventare impegno comunitario, espressione 
dell’amore comunitario del Padre, del Figlio e dello Spirito San-
to da parte dell’intera comunità cristiana. Ciò avviene certamente 
nell’annuncio della Parola di Dio e nella celebrazione dei Sacra-
menti, ma altrettanto nel servizio concreto e gratuito che la Chiesa 
sa offrire, in primo luogo ai più poveri, vivendo con coerenza e 
radicalità il comandamento dell’Amore.

La carità chiede dunque alla Chiesa di 
assumere un volto totalmente relazionale. 
Il Concilio Vaticano II, in altre parole, in-
dica che la carità non tocca solamente il 
rapporto personale con Dio, ma investe di 
sé tutta la Chiesa «come popolo radunato 
nel nome del Padre, del Figlio e dello Spiri-
to Santo» (LG 2), per il bene degli uomini. 
Dentro questo solco si inserisce tutto il ma-
gistero di Papa Francesco.

3. Quale carità

Generalmente si è soliti considerare la carità come l’opera che la 
Chiesa compie verso il mondo, una testimonianza che si rende effi-
cace dispositivo per la comunicazione della fede. Siamo però meno 
abituati a considerare la carità come ministero per l’edificazione della 
Chiesa stessa, forma autentica della fede, non tanto e solo come mez-
zo per annunciare il Signore, quanto Egli stesso che si rivela. 

La carità, dunque, non si riduce a semplice «sentimento di vaga 
compassione o di superficiale intenerimento per i mali di tante per-
sone, vicine o lontane», ma diviene «la determinazione ferma e 
perseverante di impegnarsi per il bene comune: ossia per il bene 
di tutti e di ciascuno, perché tutti siano veramente responsabili di 
tutti» (SRS 38). 

In questo senso, l’amore non può essere delegato ad alcuni, 
neanche – e forse tanto meno! – ai “migliori” tra i membri di una 
comunità. Tutta la Chiesa e ciascun cristiano ne hanno semplicemente 
e drammaticamente bisogno per “essere” se stessi, come hanno 
sottolineato i vescovi italiani in Evangelizzazione e testimonianza della 

carità:

La carità chiede alla Chiesa di 
assumere un volto totalmente 

relazionale. Il Concilio 
Vaticano II indica che la carità 

investe di sé tutta la Chiesa 
«come popolo radunato nel 

nome del Padre, del Figlio e 
dello Spirito Santo» (LG 2), per 

il bene degli uomini.



28 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier Francesco Soddu

«Se la comunità ecclesiale è stata realmente raggiunta e convertita dalla 

parola del vangelo della carità di Cristo non può non continuare nelle tante 

opere della carità testimoniata con la vita e con il servizio» (ETC 28). 

E ancora:

«L’evangelizzazione e la testimonianza della carità esigono oggi, come 

primo passo da compiere, la crescita di una comunità cristiana che manifesti 

in se stessa, con la vita e con le opere, il vangelo della carità» (ETC 26).

È urgente, pertanto, promuovere percorsi per i quali la carità 

diventi sempre più parte costitutiva, ordinaria della comunità cri-

stiana, rendendola non solo visibile, ma anche riconoscibile nella 

Chiesa, generata e integrata nella sua stessa vita.

«La storia della Chiesa è anche storia di carità», ha detto Papa 

Francesco al congresso organizzato da Cor Unum a dieci anni della 

Deus caritas est di Benedetto XVI. Carità e misericordia sono l’essere 

e l’agire di Dio, ha spiegato soffermandosi sul legame tra verità e 

misericordia, e sul “filo rosso” che unisce il pontificato del suo pre-

decessore e il Giubileo della Misericordia. 

Papa Francesco, proprio nel solco di questo insegnamento – non 

senza collegarsi evidentemente con il magistero di San Giovanni 

Paolo II, che proprio della misericordia aveva trattato in un’ap-

posita Enciclica Dives in misericordia, e di Paolo VI che diede vita 

all’organismo pastorale Caritas – ci ricorda che la carità, in quanto 

caratteristica/essenza di Dio, non viene mai ad esaurirsi (Deus Ca-

ritas est), non tanto in quanto tale per definizione statica/astratta, 

Carità è l’opera che la Chiesa compie verso il mondo, come te-

stimonianza che si rende efficace dispositivo per la comunicazio-

ne della fede. Ma è soprattutto ministero per l’edificazione della 

Chiesa stessa, forma autentica della fede, non tanto mezzo per annunciare 

il Signore, quanto Egli stesso che si rivela. È Amore-Agape. Non si riduce a 

semplice «sentimento di vaga compassione o di superficiale intenerimento per 

i mali di tante persone, vicine o lontane», ma diviene «la determinazione ferma 

e perseverante di impegnarsi per il bene comune: ossia per il bene di tutti e di 

ciascuno, perché tutti siano veramente responsabili di tutti» (SRS 38). 

Carità di Francesco Soddu



29Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier

S
e

rvire
, stile

 d
e

lla
 m

issio
n

e
Diakonia della carità, sorgente di vocazioni

quanto piuttosto come realtà strutturale insita nel proprio essere 

e quindi manifesta nel suo agire. Perciò egli afferma nella Bolla di 

indizione dell’Anno Santo Misericordiae Vultus: «Dinanzi alla gravità 

del peccato, Dio risponde con la pienezza 

del perdono». Il perdono di Dio si concre-

tizza storicamente nel mistero di Cristo: egli 

è «il volto della misericordia del Padre»; per 

cui noi, per poter usufruire di questo dono 

«abbiamo sempre bisogno di contemplare il 

mistero della misericordia…». Pertanto Mi-

sericordia «è la via che unisce Dio e l’uomo, 

perché apre il cuore alla speranza di essere 

amati per sempre nonostante il limite del 

nostro peccato».

Attraverso la misericordia, cioè, si rende vero/operativo, diremo 

che viene seminato, germoglia, cresce e produce frutto in noi l’a-

more di Dio. Questo abbraccio vitale è fondamentale, infatti senza 

saremmo votati alla morte; morte che entra nella vita della perso-

na proprio a seguito del distaccamento (= autentica lacerazione) 

da Lui, tramite il peccato. Potremmo dire che, attraverso la miseri-

cordia, Dio rimette apposto quanto era stato prodotto mediante il 

peccato e quanto in ogni sua conseguenza. La misericordia, infatti, 

secondo quanto insegna la scienza teologica, è l’amore nei confron-

ti di qualcuno che di per sé non ha nessun diritto di essere amato. 

«Dio risponde con la pienezza 
del perdono». Il perdono di 

Dio si concretizza storicamente 
nel mistero di Cristo: egli è 
«il volto della misericordia 
del Padre»; per cui noi, per 

poter usufruire di questo dono 
«abbiamo sempre bisogno di 
contemplare il mistero della 

misericordia…».

È molto più impegnativa di una beneficenza occasionale: non si accon-
tenta di un gesto, ma coinvolge e crea un legame. Non è dunque soli-
darietà generica, né tanto meno semplice elemosina. È nuovo modo di 
essere, stile di vita, sull’esempio di Gesù, dono di amore nella reciprocità 
per incidere sul costume e sulla vita comunitaria e sociale. In altri termini 
il comando di Gesù «che vi amiate gli uni gli altri come io vi ho amati», 
esige oggi un cambiamento di mentalità, di cultura, un nuovo assetto di 
società per consentire un autentico sviluppo umano integrale, restituen-
do ad ognuno la propria dignità di persona, la libertà di figlio dell’unico 
Padre, il diritto di vivere dignitosamente. Qui la carità incrocia la giustizia.



30 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier Francesco Soddu

Essa supera anche la giustizia (21): «Se Dio si fermasse alla giustizia 
cesserebbe di essere Dio, sarebbe come tutti gli uomini che invocano 
il rispetto della legge. La giustizia da sola non basta, e l’esperienza 
insegna che appellarsi solo ad essa rischia di distruggerla. Per questo 
Dio va oltre la giustizia con la misericordia e il perdono». Per tale 
motivo questo specifico amore è tipico di Dio. Perciò dice il Papa al 
n. 9: «La misericordia nella Sacra Scrittura è la parola-chiave per 
indicare l’agire di Dio verso di noi». E nel prosieguo del discorso 
possiamo senz’altro vedere il cuore di tutto il nostro ragionamento. 
Scrive il Papa: «Egli non si limita ad affermare il suo amore, ma lo 
rende visibile e tangibile… Come è misericordioso Lui, così siamo 
chiamati ad essere misericordiosi noi, gli uni verso gli altri». Poi 
al n. 10 sottolinea: «L’architrave che sorregge la vita della Chiesa 
è la misericordia. Tutto della sua azione pastorale dovrebbe essere 
avvolto dalla tenerezza con cui si indirizza ai credenti; nulla del 
suo annuncio e della sua testimonianza verso il mondo può essere 
privo di misericordia. La credibilità della Chiesa passa attraverso la 
strada dell’amore misericordioso e compassionevole». Perciò pos-
siamo dire che quanto Papa Francesco ci ha chiesto nella Miseri-

cordiae Vultus, quanto ci ha chiesto nell’Anno Santo e ha rilanciato 
nella Misericordia et Misera attraverso le opere di Misericordia, non 
sia tanto una nuova strategia pastorale e neanche una sorta di nuo-
va scoperta in ordine al messaggio cristiano in generale, dal Vangelo 
alla tradizione apostolica, fino al Vaticano II, al piano pastorale della 
Chiesa italiana Evangelizzazione e testimonianza della carità, alla Carta 
pastorale della C.I., a Paolo VI, Giovanni Paolo II, all’intero magi-
stero di Benedetto XVI. È piuttosto l’invito a tornare al centro del 
nostro essere Chiesa; Chiesa che ha come suo architrave, appunto, 
la misericordia. 

4. Per quale Chiesa?

Tale prospettiva è maturata nella Chiesa italiana attraverso le 
grandi linee e gli orientamenti che ci hanno guidati nei decenni 
scorsi fino ad oggi. In questi cammini c’è una precisa consapevolez-
za dell’urgenza dell’evangelizzazione, un asse di sintesi attorno al 
quale le nostre comunità si sono protese per rinnovare educativa-
mente il loro volto alla scuola del Concilio. Al Convegno ecclesiale 
di Palermo, nel 1995, si chiese un salto di qualità congiungendo 



31Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier

S
e

rvire
, stile

 d
e

lla
 m

issio
n

e
Diakonia della carità, sorgente di vocazioni

una più intensa spiritualità e una più coraggiosa presenza di Chiesa 
nelle vicende della storia: contemplazione e missione, appunto. Da 
questo volto di Chiesa intenzionalmente più contemplativo e mis-
sionario scaturiscono alcune scelte che possono delineare per oggi 
e domani il profilo della Chiesa in Italia: cresce la sete di ascolto, di 
incontro e di relazione; cresce l’esigenza di frequentare gli spazi di 
vita della gente per provocarli, per “iniziarli” al Vangelo; emerge 
l’esigenza di una Chiesa più aperta al confronto e alla presenza cul-
turale; si sente il bisogno di dare un respiro nuovo al rapporto con 
il Paese nel sociale e nel servizio proprio della politica; cresce l’esi-
genza di preservare e rilanciare la natura popolare della Chiesa, so-
prattutto attraverso un’attenzione più missionaria alla parrocchia.

L’intero apostolato di Papa Francesco, inoltre, ci ha dato anche 
l’opportunità di verificare la genuinità delle opere di misericordia 
da noi compiute, ossia se siamo misericordia viva del Padre. Mi-
sericordia è l’habitus imprescindibile della Chiesa, che investe e ri-
guarda tutti, presbiteri e fedeli laici; e proprio perché tale va anche 
oltre il volontarismo individuale dei cristiani: essa è un atto di verità 
ecclesiale; perciò dovunque vi siano i cristiani – scrive il Papa al n. 
12 della MV – si deve anche sperimentare una squisita oasi di mi-
sericordia. E questo al fine di far crescere comunità capaci di farsi 
interpreti e protagoniste delle opere di carità e di diventare “pon-
te” tra quanto celebrano e ascoltano e quanta carità/amore vivono 
quotidianamente in un mondo che, forse, sta conoscendo la sua più 
bassa soglia di solidarietà e la sua più alta soglia di conflittualità e 
diffidenza, sia a livello nazionale, sia europeo, sia internazionale. 
Senza le opere dell’amore la fede è morta (Gc 2,17), ma è anche 
vero che ogni opera non è attendibile se non ridice la Parola di 
Cristo, se non celebra il suo Mistero d’amore, se non costruisce una 
comunità di comunione che impegna ad essere poveri con i poveri. 

5. L’opzione preferenziale per i poveri

I poveri, insieme all’Eucaristia, sono la carne viva di Cristo, come 
ci ricorda ancora il Papa nel Messaggio per la Giornata Mondiale dei 
Poveri, che quest’anno sarà il 19 novembre. In quest’ottica i poveri 
e la povertà ci permettono di vivere l’essenza del Vangelo, ripensan-
do i nostri stili di vita, rimettendo al centro le relazioni fondate sul 
riconoscimento della dignità umana come codice assoluto. Al punto 



32 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier Francesco Soddu

n. 4 del Messaggio il Santo Padre sottolinea che «per i discepoli di 
Cristo la povertà è anzitutto una vocazione a seguire Gesù povero… 
che conduce alle Beatitudini». Quasi un manifesto per la buona 
riuscita della vita cristiana.

La carità evangelica, poiché si apre 
alla persona intera, allo sviluppo inte-
grale dell’uomo, e non soltanto ai suoi 
bisogni, coinvolge la nostra stessa per-
sona ed esige la conversione del cuore. 
Potrebbe essere facile aiutare qualcuno 
senza accoglierlo pienamente. Quindi 
nei poveri e negli ultimi abbiamo l’op-

portunità di vedere il volto di Cristo; amando e aiutando i poveri 
amiamo e serviamo Cristo, questo perché, come già scritto nella 
Evangelii gaudium (198), «per la Chiesa l’opzione per i poveri è una 
categoria teologica prima che culturale, sociologica, politica o filo-
sofica». Significa perciò attenzione, accoglienza, condivisione a par-
tire dai poveri; scegliere di camminare con loro e da lì partire per 
facilitare la condivisione e la edificazione della comunità.

È veramente grande quanto Dio ci renda compartecipi nella co-
struzione della Salvezza, tramite la misericordia ed il suo esercizio. 
Sotto questo punto di vista prende concretezza e si capisce meglio 
l’espressione di San Paolo: «Completo nella mia carne quanto man-
ca ai patimenti di Cristo» (Col 1,24). Il dono immenso e incommen-
surabile della salvezza, ricevuto attraverso la misericordia, una volta 
ricevuto e riconosciuto come tale, nella gratitudine viene restituito 
passando per le categorie pratiche-umane-sociali e che si esprimo-
no attraverso l’esercizio della solidarietà. A questo proposito non 
mi sembra inopportuna la citazione e riflessione sull’intero n. 188 
della Evangeli gaudium: «La Chiesa ha riconosciuto che l’esigenza di 
ascoltare questo grido deriva dalla stessa opera liberatrice della gra-
zia in ciascuno di noi, per cui non si tratta di una missione riservata 
solo ad alcuni: “La Chiesa, guidata dal Vangelo della misericordia e 
dall’amore all’essere umano, ascolta il grido per la giustizia e desi-
dera rispondervi con tutte le sue forze”. In questo quadro si com-
prende la richiesta di Gesù ai suoi discepoli: “Voi stessi date loro da 
mangiare” (Mc 6,37) e ciò implica sia la collaborazione per risolvere 
le cause strutturali della povertà e per promuovere lo sviluppo in-

La carità evangelica, poiché 
si apre alla persona intera, 

allo sviluppo integrale 
dell’uomo, e non soltanto 
ai suoi bisogni, coinvolge 

la nostra stessa persona ed esige 
la conversione del cuore.



33Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier

S
e

rvire
, stile

 d
e

lla
 m

issio
n

e
Diakonia della carità, sorgente di vocazioni

tegrale dei poveri, sia i gesti più semplici e quotidiani di solidarietà 
di fronte alle miserie molto concrete che incontriamo. La parola 
“solidarietà” si è un po’ logorata e a volte la si interpreta male, ma 
indica molto di più di qualche atto sporadico di generosità. Richiede 
di creare una nuova mentalità che pensi in termini di comunità, 
di priorità della vita di tutti rispetto all’appropriazione dei beni da 
parte di alcuni» (EG 188).

Perciò scrive che dobbiamo «porre in atto i mezzi necessari per 
avanzare nel cammino di una conversione pastorale e missionaria, 
che non può lasciare le cose come stanno» (EG 25). 

Da quanto detto finora appare chiaro che la carità è anche il 
metodo per l’evangelizzazione, ossia permette, fa sì che le persone 
incontrino il Cristo Salvatore. «Chi si è lasciato attrarre dalla voce 
di Dio – sottolinea Papa Francesco nel Messaggio per la 54a Giornata 
Mondiale di Preghiera per le Vocazioni – e si è messo alla sequela di 
Gesù scopre ben presto, dentro di sé, l’insopprimibile desiderio di 
portare la Buona Notizia ai fratelli, attraverso l’evangelizzazione e il 
servizio nella carità». È l’invito a “uscire da sé stessi” per mettersi in 
ascolto, guidati dallo Spirito Santo, della voce del Signore, vivendo 
l’esperienza della comunità ecclesiale come luogo privilegiato in cui 
la chiamata di Dio nasce, si alimenta e si esprime. È questa la Chie-
sa che «sa fare il primo passo, sa prendere l’iniziativa senza paura, 
andare incontro, cercare i lontani e arrivare agli incroci delle strade 
per invitare gli esclusi» (EG 24).

È sempre più necessaria questa diakonia della carità che si tra-
duce in incontro concreto di persone, volti, storie, bisogni concreti 
incarnati e scolpiti nelle vite di milioni di uomini e donne che abi-
tano le nostre periferie, i paesi e le città. È un fiume umano tutto-
ra dimenticato da una programmazione politica e sociale che non 
ha l’uomo al centro. Sono i “grandi assenti” non solo dalla storia 
dell’uomo, ma anche da una pastorale che, con il coraggio di ripar-
tire dagli ultimi, sia anche nuova linfa per una rinnovata pastorale 
vocazionale.

E mi piace chiudere proprio con l’esortazione che il Papa ha fat-
to agli operatori Caritas nell’udienza del 21 aprile 2016 per i 45 
anni di Caritas Italiana, chiedendoci di «andare avanti senza paura 
e scoprire prospettive sempre nuove nel vostro impegno pastorale, 
rafforzare stili e motivazioni, e così rispondere sempre meglio al 



34 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier Francesco Soddu

Signore che ci viene incontro nei volti e nelle storie delle sorelle e 
dei fratelli più bisognosi. Egli sta alla porta del nostro cuore, delle 
nostre comunità, e attende che qualcuno risponda al suo “bussare” 
discreto e insistente: aspetta la carità, cioè la “carezza” misericordio-
sa del Signore, attraverso la “mano” della sua Chiesa. Una carezza 

che esprime la tenerezza e la vicinanza 
del Padre. Nel mondo di oggi, complesso 
e interconnesso, la vostra misericordia 
sia attenta e informata; concreta e com-
petente, capace di analisi, ricerche, studi 
e riflessioni; personale, ma anche co-
munitaria; credibile in forza di una coe-
renza che è testimonianza evangelica, e, 
allo stesso tempo, organizzata e formata, 
per fornire servizi sempre più precisi e 
mirati; responsabile, coordinata, capace 

di alleanze e di innovazione; delicata e accogliente, piena di rela-
zioni significative; aperta a tutti, premurosa nell’invitare i piccoli 
e i poveri del mondo a prendere parte attiva nella comunità, che 
ha il suo momento culminante nell’Eucaristia domenicale. Perché i 
poveri sono la proposta forte che Dio fa alla nostra Chiesa affinché 
essa cresca nell’amore e nella fedeltà. E perché la comunione con 
Cristo nella Messa trovi espressione coerente nell’incontro con lo 
stesso Gesù presente nel più piccolo dei fratelli. Così sia la vostra, la 
nostra carezza». 

Una carezza che esprime la 
tenerezza e la vicinanza del 
Padre. Nel mondo di oggi, 

complesso e interconnesso, 
la vostra misericordia sia 

attenta e informata; concreta 
e competente, capace di 
analisi, ricerche, studi e 

riflessioni; personale, ma anche 
comunitaria.



35Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

S
e

rvire
, stile

 d
e

lla
 m

issio
n

e

Il diaconato
	 nella sua dimensione vocazionale

Alphonse Borras

Vicario generale - Diocesi di Liegi. Professore emerito di Diritto canonico presso l’Università 
Cattolica di Leuven (UCL) - Belgio.

doss ier

M
i è stato chiesto di riflettere sul diaconato permanente “nella 
sua dimensione vocazionale”. Non intendo questa espres-
sione nel senso di campagna vocazionale, cioè in vista del 

“reclutamento” di “vocazioni”. Uso invece di essa in riferimento 

con la comunità ecclesiale, con la Chiesa in quanto soggetto sto-

rico di azione, cioè con l’ecclesia nel senso forte della parola e nella 

diversità di essa – dalla Chiesa particolare alla Chiesa universale, 

passando per la parrocchia e l’ampio ventaglio di comunità cristia-

ne, associazioni, istituti di vita consacrata, movimenti ecclesiali, ecc. 

1. Vocazione della Chiesa, missione di tutti i battezzati

Quale è la vocazione della Chiesa e quindi la sua missione? Esse 

vengono comprese nel concetto stesso di “chiesa” che significa pro-

prio “convocazione”, e di conseguenza raduno o assemblea che na-

sce da una convocazione (gr. εκκλέσια, dal verbo εκκαλέω: chiamo, 

convoco), quale dispiegarsi nella storia del mistero di alleanza di 

Dio con l’umanità. 

La missione della Chiesa come di ogni comunità ecclesiale e nel 

contempo di tutti i battezzati è la comunicazione di questo mistero 

in quanto “buona notizia”. Il Vangelo della salvezza richiede di esse-

re annunziato, celebrato e testimoniato dai discepoli di Cristo, loro 

Maestro. Essi sono perciò discepoli- missionari (EG 24, cf 53, 119-120, 

173 e 266). Mandati dal Risorto e «nutriti della luce e della forza 



36 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier Alphonse Borras

dello Spirito Santo» (cf EG 53), tocca loro manifestare il Regno già 
presente nella nostra storia. Esso implica nel contempo l’umanizza-
zione del mondo nell’attesa del suo pieno compimento. 

L’umanità è stata in effetti visitata da Dio per (ri)stabilire gli es-
seri umani nella loro dignità e per renderli partecipi della sua divi-
nità. Il Regno già presente inaugura e anticipa il mistero di alleanza 
e quindi la riconciliazione dell’umanità (cf LG 2). La prospettiva è 
chiaramente escatologica, ma l’opera di salvezza è già iniziata. Det-
to in altre parole, la missione consiste nell’edificare l’umanità come 
Corpo di Cristo abitata dallo Spirito Santo e per questo situarla nella 
sua qualità di popolo di Dio (cf LG 13). 

Ecco quindi il “servizio” o “ministe-
ro” che viene reso dalla Chiesa all’uma-
nità: portare a suo compimento la sto-
ria come storia di alleanza. La sua vo-
cazione è “diaconale” per passione per 
l’umanità. Niente di meno! La Chiesa è 
per forza “in uscita”; non ha il suo sco-
po in se stessa. La sua natura è di per sé 

extraversa verso l’intera umanità, per aiutarla a compiersi secondo 
il progetto di Dio. 

2. Corresponsabilità battesimale di tutti e collaborazione 
ministeriale di alcuni

Nella Chiesa particolare, e quindi in ogni comunità ecclesiale, tut-
ti insieme in virtù del battesimo ed ognuno secondo i suoi carismi 
partecipano alla comunione di grazia. Tutti prendono così parte alla 
missione di tutto il Corpo ecclesiale di cui Cristo è il capo (cf c. 204 
§ 1). Tutti beneficiano dell’assistenza dello Spirito Santo. Tutti sono 
“partners”. Formano la Chiesa “in uscita”, cioè «la comunità di disce-
poli missionari che prendono l’iniziativa, che si coinvolgono, che ac-
compagnano, che fruttificano e festeggiano» (EG 24; cf 31, 120, 224).

I ministeri s’iscrivono nella comune responsabilità di tutti, vale 
a dire nella comunione della Chiesa (in lat. cum-munus). Si situano 
come servizi di quanto la comunità è chiamata ad essere e a fare. 
Sono da capire e da attuare nella Chiesa, per essa e da essa1. In que-

1  Y.M.-J. Congar, Ministeri e comunione ecclesiale, Dehoniane, Bologna 1973.

Il “servizio” o “ministero” 
che viene reso dalla Chiesa 
all’umanità è portare a suo 
compimento la storia come 

storia di alleanza. La sua 
vocazione è “diaconale” per 

passione per l’umanità. 



37Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier

S
e

rvire
, stile

 d
e

lla
 m

issio
n

e
Il diaconato nella sua dimensione vocazionale

sto senso, il legame fra ecclesia e ministerium – tra corresponsabilità 
battesimale di tutti e collaborazione ministeriale di alcuni – è costi-
tutivo del dispiegarsi del mistero della Chiesa. Il legame è propria-
mente “simbolico”(in greco: συμβάλλειν, tenere insieme). L’unità 
viene però assicurata dal Cristo, capo del suo corpo ecclesiale di cui 
i fedeli sono membra, con i loro pastori, nonché i diaconi. Questo 
legame – tutti e alcuni – è paradigmatico perché offre il modello 
normativo che struttura ogni comunità ecclesiale. 

Alcuni tra i fedeli sono chiamati per assumere una funzione par-
ticolare al servizio dell’ecclesia e della sua missione. Servono a di-
sporre la Chiesa – tutti i fedeli – ad assumere la sua missione: «Af-
finché la Chiesa viva e compia la sua missione di servire il Vangelo 
in questo mondo, bisogna che in essa alcuni accettino di servire per 
disporla alla sua missione – detto in altre parole: bisogna che al suo 
interno siano assicurati dei ministeri»2.

Fra coloro che assumono dei ministeri ci sono in un modo emi-
nente i ministri ordinati, episcopi, presbiteri e diaconi. Ma il mini-
stero ordinato non confisca tutta la realtà ministeriale della Chiesa. 
I laici impegnati a titolo volontario nella vita ecclesiale e gli ope-
ratori pastorali, spesso stipendiati, partecipano “più da vicino” alla 
responsabilità pastorale (cf AA 24f; ChL 24, 26d, 27.b). 

3. I ministeri ordinati, un dono di Dio

L’ordinazione è una investitura sacramentale, mediante l’impo-
sizione delle mani e l’epiclesi accompagnata dalla preghiera consa-
cratoria. Questa è specifica per ogni grado del sacramento dell’or-
dine. Ma tutti i tre gradi istituiscono nel ministero “apostolico” nel 
senso che s’iscrivono nella scia della missione affidata da Gesù Cri-
sto ai dodici apostoli e, di conseguenza, garantiscono l’apostolicità 
della fede. Il sacramento dell’ordine conferisce la grazia per il mi-
nistero corrispondente ai rispettivi gradi, episcopato, presbiterato e 
diaconato. Ma, nei tre casi, coloro che la Chiesa chiama sono presi 
in tutta e per tutta la loro vita, in maniera irreversibile, essendo il 
dono di Dio senza pentimento. 

2  J. Doré - M. Vidal, Introduction générale. De nouvelles manières de faire vivre l’Église, in 
Des ministères pour l’Église, a cura di J. Doré & M. Vidal, Éd. du Cerf, Parigi 2001, p. 14.



38 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier Alphonse Borras

Diaconato
Come l’episcopato e il presbiterato, il diaconato è un 
dono di Dio alla sua Chiesa che viene fatto nell’ordi-
nazione. Essa conferisce la grazia per il ministero cor-
rispondente ad ogni grado del sacramento dell’ordine. 

Tutti i tre gradi istituiscono nel ministero “apostolico” nel senso che s’iscri-
vono nella scia della missione affidata da Gesù Cristo ai dodici apostoli di 
essere suoi testimoni con la forza del suo Spirito (cf LG 24a; CEC 1536). 
Tutti i tre gradi sono al servizio della Chiesa: in essa, e nel contempo di 
fronte ad essa, vescovi, presbiteri e diaconi rappresentano sacramental-
mente Cristo venuto per servire e dare la sua vita, riconciliando l’umanità 
mediante la sua morte e risurrezione per condurla con lo Spirito verso 
il suo compimento. In virtù della loro partecipazione ministeriale al sa-
cerdozio di Cristo, i vescovi e i presbiteri hanno un ministero pastorale 
di presidenza della comunità e della sua Eucaristia in modo che attra-
verso di essa si edifichi il corpo ecclesiale di Cristo in cui i battezzati, 
nutriti dalla Parola di Dio, fanno della loro vita un dono per Dio e gli 
altri (cf CEC 1554).
I diaconi esercitano un ministero variegato, con più facce – la tripli-
ce diaconia della Parola, della liturgia e della carità (cf LG 29a; CEC 
875, 1588) –, accompagnando i battezzati a diventare un popolo di 
servitori, seguendo il Cristo servo, per ridare a questo mondo il gusto 
del servizio che, in definitiva, è sempre dono di sé, cioè un donare se 
stesso. Attraverso un ampio ventaglio di impegni o incarichi affidati 

loro dal vescovo (cf LG 29a; AG 16f), contribuiscono, per la loro parte, 
alla custodia dell’identità apostolica e quindi evangelica della Chiesa 

locale. In altri termini, vegliano sull’apostolicità della fede vissuta. In 
comunione con il vescovo e il presbiterio (cf LG 29a).

Essendo il diaconato uno solo (Rituale ordinazione diaconale, n. 183), 
non c’è motivo teologico di fare delle differenze tra un seminarista dia-

cono in vista del presbiterato e un diacono permanente, celibe, sposato 
o vedovo. Tutti sono sacramentalmente configurati a Cristo (cf CEC 1570). 
Questa configurazione determina uno stile di vita segnato dalla disponibili-
tà e dalla generosità, una trasformazione progressiva della loro esistenza e 
una santità propria che tocca ad ogni diacono tradurre nei loro stati di vita 
rispettivi. Il servizio del calice ricorda loro e alla comunità che il Sangue del 
Signore è la vita offerta nel dono supremo di se stesso. Ricorda che non c’è 
Eucaristia senza lavanda dei piedi!

di Alphonse Borras



39Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier

S
e

rvire
, stile

 d
e

lla
 m

issio
n

e
Il diaconato nella sua dimensione vocazionale

Il vescovo riceve il «ministero della co-
munità» che esercita con l’aiuto del presbi-
terio e dei diaconi (cf LG 20b). È importante 
sottolineare l’articolazione del presbiterato 
e del diaconato con il ministero episcopa-
le, tutti e tre al servizio della Chiesa locale, 
sotto la guida del suo pastore, il vescovo, il 
cui ministero è di mettere in legame, anzi 
in comunione, la Chiesa particolare a lui 
affidata con tutta la Chiesa. L’episcopato e 
il presbiterato sono ministeri pastorali di 
presidenza del corpo ecclesiale e della sua 
Eucaristia. 

Come il vescovo, i preti significano e realizzano, quanto a loro, 
la sola e unica mediazione sacerdotale di Cristo, capo del Corpo 
ecclesiale edificato dallo Spirito Santo. Mediante il loro ministero 
sacerdotale, il vescovo e i presbiteri sono al servizio del sacerdozio 
di Cristo che porta i battezzati a diventare un popolo sacerdotale. La 
loro presidenza è di conseguenza eucaristica. Ma il corpo ecclesiale 
loro affidato è anche chiamato ad essere profetico e regale, tutti i 
fedeli essendo stati segnati dallo Spirito santo come discepoli mis-
sionari per portare la storia al suo compimento nella riconciliazione 
di tutta l’umanità. 

4. Il diaconato esercitato in modo permanente

Dopo questo breve accenno all’episcopato e al presbiterato, ve-
diamo più da vicino il diaconato che può ormai essere esercitato in 
modo permanente3. Di fronte alla novità del suo ristabilimento, il 
Vaticano II non ha potuto presentare una dottrina sufficientemente 
elaborata; si è accontentato di alcuni elementi sommari per descri-
vere teologicamente il diaconato. Esso è orientato “per il ministero 
non per il sacerdozio” con la grazia sacramentale propria in vista di 
una triplice diaconia, esplicitata da numerosi compiti e specificata 
più in particolare dai doveri della carità e dell’amministrazione (cf 
LG 29b; AG 16f). «In comunione col Vescovo e il suo presbiterio» 

3  Rimando al mio recente studio: A. Borras, Il diaconato permanente: questioni e prospettive, 
in «Rivista del Clero italiano» 98, 2017, pp. 86-103.

Il vescovo riceve il «ministero 
della comunità» che esercita 

con l’aiuto del presbiterio e dei 
diaconi (cf LG 20b). 

Il presbiterato, il diaconato e 
il ministero episcopale sono 

al servizio della Chiesa locale, 
sotto la guida del suo pastore, 

il vescovo, il cui ministero è di 
mettere in comunione la Chiesa 

particolare a lui affidata 
con tutta la Chiesa. 



40 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier Alphonse Borras

(LG 29b; cf CDC 1983, c. 757), i diaconi compiono così il loro mi-
nistero in qualità di ausiliari del ministero sacerdotale di presidenza 
del vescovo e dei sacerdoti (CEC 1997, n. 1554) e nel contempo al 
servizio del sacerdozio comune a tutto il Corpo ecclesiale4.

Dall’ultimo concilio, la teologia del diaconato si è però poco a 
poco precisata fra l’altro grazie alla sua ricezione nella vita delle 
diocesi dove questo ministero è stato ripristinato nel suo esercizio 
permanente. Ma nel contempo l’approfondimento è venuto dal 
magistero pontificale sul diaconato e grazie alla riflessione dottrina-
le suscitata tanto da esso quanto dalla vita ecclesiale. Si sono ormai 
chiariti temi come il carattere (Sacrum diaconatus ordinem nel 1967 
e Ad pascendum nel 1972), la configurazione al Cristo o il ministero 
nel nome di Cristo (CEC del 1997; Ratio fundamentalis nel 1998), per 
cui i diaconi ricevono la forza per servire il popolo di Dio (CEC e 
nuovo canone 1009 § 3) in modo che non ci sono più motivi gravi 
per contestare la sacramentalità del diaconato (cf Commissione te-
ologica internazionale nel 2003). Da essa si traggono diverse conse-
guenze. Ne spunto due.

5. Il diaconato, un ministero “apostolico”
Prima di tutto vorrei sottolineare l’apostolicità del ministero dia-

conale proprio in virtù dell’ordinazione sacramentale. Dal momen-
to che il diaconato è «sacramento del ministero apostolico» (CEC 
1536), esso fa parte integrante del ministero della successione apo-
stolica: i diaconi partecipano a modo loro (lat. suo modo) alla missio-
ne che gli apostoli e i loro successori hanno ricevuto da Cristo me-
diante il suo Spirito, attraverso la mediazione ecclesiale5. Per mezzo 
della loro ordinazione, i diaconi partecipano infatti del ministero 
di testimonianza della fede apostolica, anche se per certi autori il 
diaconato è apostolico quanto al suo fondamento e non quanto alla 
sua natura teologica6. Il cuore della fede ereditata dagli apostoli è 
proprio l’amore di Dio nella sua passione per l’umanità! 

4  Si veda O. Cagny de, Le diacre dans la liturgie romaine: serviteur de l’évêque, serviteur du 
peuple chrétien, in «Communio», 26/2, 2001, pp. 53-63.

5  Cf CTI, Il diaconato. Evoluzione e prospettive, EV 21/940-1139, ad loc.; cap. IV, IV, 2.

6  Ivi, cap. VII, III, 4.



41Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier

S
e

rvire
, stile

 d
e

lla
 m

issio
n

e
Il diaconato nella sua dimensione vocazionale

È così che i diaconi contribuiscono, per la loro parte, alla salva-
guardia e alla promozione dell’identità apostolica e, per questo, 
evangelica della Chiesa locale. È così che, partecipando al mini-
stero apostolico, contribuiscono alla comunione ecclesiale in quel 

luogo e al legame fra le Chiese poiché attestano l’apostolicità della 
fede vissuta. In comunione con i pastori della Chiesa, i diaconi sono 
garanti dell’apostolicità mediante la “triplice diaconia della Parola, 
della liturgia e della carità” di cui non conviene staccare o separare 
i diversi aspetti. 

Ovviamente non si può ridurre la triplice diaconia al servizio li-
turgico anche se in esso principalmente, ma non esclusivamente, il 
ministero trova la sua visibilità come servizio del sacerdozio comune 
dell’assemblea – stimolando la partecipazione di tutti e animando la 
preghiera dei fedeli – e servizio del ministero sacerdotale del vescovo 
e dei presbiteri – essendo i loro ausiliari nel servizio dell’altare af-
finché l’Eucaristia sia celebrata in verità sboccando nella diaconia di 
tutti nell’attesa del compimento del Regno. 

La diaconia della liturgia è intimamente collegata tanto alla dia-
conia della Parola quanto a quella della carità. Questa trova la sua 
sorgente nella carità di Dio manifestata nel mistero di Cristo che 
si è fatto servo fino al dono della sua vita e della sua morte (cf Mc 
10,45; Mt 20,28; Gv 15,13-15). La diaconia della Parola comporta 
un ampio arco di realizzazioni: dalla testimonianza, spesso discreta, 
delle volte silenziosa, nella vita quotidiana, in particolare nell’am-
bito del lavoro, negli impegni associativi, nella vita di famiglia alla 
proclamazione in forma di catechesi, predicazione, omelia, insegna-

mento, ecc. 
Il servizio liturgico dei diaconi è spes-

so minimalista; merita quindi approfondi-
mento e nel contempo creatività. A questo 
riguardo, il servizio del calice – presentato, 

offerto e elevato – è emblematico di quanto la comunione dei fedeli 
al sangue di Cristo manifesta e nel contempo suscita il loro impegno a 
unire la propria esistenza al dono di Cristo per la nostra salvezza. Un 
modo fra altri di ricordare che non c’è Eucaristia senza lavanda dei 
piedi! I diaconi invitano così a prendere sul serio la vocazione diaco-
nale di tutta la Chiesa come passione per l’umanità. 

Il servizio liturgico dei diaconi 
è spesso minimalista; merita 

quindi approfondimento 
e nel contempo creatività. 



42 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier Alphonse Borras

6. Il diaconato, una abilitazione a servire la Chiesa e la sua 
missione

Nell’ampio ventaglio della triplice diaconia, i diaconi collabora-
no al ministero apostolico assumendo degli incarichi o una missio-
ne, cioè esercitando un ministero per il quale l’ordinazione li ha 
formalmente – anzi sacramentalmente – “abilitati”. Ecco una seconda 
conseguenza dell’affermazione della sacramentalità.

L’ordinazione di per sé è una abilitazione – una potestas – a servi-
re il popolo di Dio, una abilitazione. Occorre qui riportare il nuovo 
canone 1009 § 3: «Con il sacramento dell’ordine per divina istitu-
zione alcuni tra i fedeli, mediante il carattere indelebile con il quale 
vengono segnati, sono costituiti ministri sacri; coloro cioè che sono 
consacrati e destinati a servire, ciascuno nel suo grado, con nuovo e 
peculiare titolo, il popolo di Dio».

Come i vescovi e i presbiteri, i diaconi sono abilitati per il servizio 
con il sacramento dell’ordine che procura loro la grazia per compie-
re il loro ministero, il carattere che li configura al Cristo in quanto 
servo, per la diaconia di tutto il popolo di Dio. Ciò che specifica il 
loro ministero in rapporto ai servizi o ministeri assunti dai laici è 
proprio la loro qualità di garanti dell’apostolicità della fede vissuta. 
È per questo che essi sono prescelti e destinati in virtù del carattere 
inerente al sacramento dell’ordine.

La configurazione al Cristo servo fa sì che, attraverso il loro mini-
stero, i diaconi rappresentano sacramentalmente la diaconia di Cristo 
alla quale è chiamata tutta la Chiesa7. Secondo la bella formula del 
rituale d’ordinazione, i diaconi sono chiamati a compiere la loro fun-
zione «con carità e semplicità di cuore, per aiutare i vescovi e i suoi 
sacerdoti e fare progredire il popolo cristiano»8. Lo fanno progredire 
nella scia di Cristo sulla strada del Regno essendo come i catalizzatori 
della diaconia di tutti, nel senso che non la creano, ma contribuiscono 
alla sua “accelerazione”! Essi conducono i battezzati a diventare un 
popolo di servitori ed essi ridanno a questo mondo il gusto del servi-

7  Cristo continua per mezzo della Chiesa la sua diaconia che non è altro che la sua kenosi 
per la salvezza del mondo (Fil 2,7-8; cf Mt 12,18; 20,28; Mc 10,45; Gn 10,17; 15,13-15; 
Atti 4,30; 1P 4,10).

8  È la seconda questione del dialogo d’impegno; cf Pontificale romano, L’Ordinazione del 
vescovo, dei presbiteri, dei diaconi; riti per un solo diacono n. 228; riti per parecchi diaconi, 
n. 200.



43Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier

S
e

rvire
, stile

 d
e

lla
 m

issio
n

e
Il diaconato nella sua dimensione vocazionale

zio. Svolgono un ruolo d’interfaccia, essendo “sulla soglia”, all’incro-
cio fra Chiesa e storia – fra la comunità e il suo ambiente.

7. Nella pastorale ordinaria o negli avamposti della mis-
sione

I diaconi esercitano il loro ministero in 
funzione delle necessità locali della missio-
ne a giudizio del vescovo diocesano. Opera-
no nella pastorale ordinaria o negli avam-
posti della missione, «laddove lo richiede la 
sollecitudine pastorale»9. Il diaconato per-

manente è una realtà a più facce. Esso dimostra la ricchezza e le 
potenzialità di questo ministero “permanente” esercitato in diversi 
e molteplici luoghi d’inserimento. Molti s’impegnano, oltre il loro 
lavoro professionale, in servizi caritativi o umanitari che vanno dal 
sociale al medico passando per l’educazione e l’istruzione, in istitu-
zioni pluralistiche o confessionali. Per gli uni l’impegno diaconale 
non è necessariamente determinato da un fine apostolico; la loro 
presenza si svolge dentro la vita di tutti i giorni, analogamente a 
quella dei preti-operai. Ma, a differenza di questi, i diaconi perma-
nenti sono in tale ambiente o in tale istituzione fin dall’inizio. Per 
gli altri c’è, a seconda dei bisogni della Chiesa locale, un invio più 
formale in questi ambienti associativi, socio-culturali, caritativi o 
umanitari, magari nel loro ambiente professionale. La loro presenza 
non è di “puro nascondimento” né di “semplice immersione”. Spes-
so viene percepita positivamente dalle persone che li circondano. 
Vengono addirittura percepiti come dei ministri della Chiesa che, in 
forza dell’ordinazione, dicono in modo singolare la sollecitudine di 
Cristo nei loro ambienti rispettivi.

C’è infine l’impegno dei diaconi al servizio delle parrocchie, per 
esercitare incarichi ecclesiali. Questi non sono legati soltanto alla 
liturgia, ma anche all’annuncio della fede, all’azione catechetica e 
alla direzione pastorale delle comunità. Da questo punto di vista i 
diaconi esercitano oggi funzioni ecclesiali a seguito della diminu-
zione del numero dei sacerdoti, e in definitiva la loro visibilità si 
realizza soprattutto sul piano liturgico. 

9  Secondo l’espressione della CTI, ad loc., cap. VI in fine.

I diaconi operano nella 
pastorale ordinaria o negli 
avamposti della missione, 

«laddove lo richiede la 
sollecitudine pastorale».



44 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

doss ier Alphonse Borras

Oltre la diversità di inserimenti c’è anche una varietà di figure 
diaconali, che possono essere riassunte in tre figure tipiche. Ci sa-
rebbero fra i diaconi dei “samaritani” più sensibili alle necessità del 
prossimo, “profeti” più sensibili alle sfide collettive o anche “pastori” 
che esercitano un ruolo d’animazione al servizio delle comunità10.

Secondo l’incarico (lat. munus) o la funzione (lat. officium) che è 
loro affidata o semplicemente nella loro inserzione professionale, i 
diaconi sono al servizio del raduno ecclesiale nel mentre si fa, dal mo-
mento che essi schiudono la Chiesa all’opera del Regno nella storia. 
La loro collaborazione comporta in questo senso una dimensione 
dinamica nell’accompagnamento del popolo di Dio, strada facendo. 

Conclusione

I diaconi non sostituiscono i laici e neppure fanno loro concor-
renza, ma pongono il loro impegno in Cristo e nel contempo li iscri-
vono nella sua diaconia per portare la storia al suo compimento. 
Non cessano d’essere dei battezzati, fratelli in mezzo ai loro fratelli 
e sorelle, ma, in virtù della loro ordinazione, sono stati stabiliti al 
servizio della fraternità ecclesiale e della sua missione, in nome di 
Cristo, con la sua autorità e nella potenza dello Spirito. 

Il diaconato s’iscrive per questo fatto nell’apostolicità del mini-
stero in comunione con il ministero di presidenza del vescovo e dei 
sacerdoti. Esso si articola con il ministero dei pastori essendo al loro 
servizio e al servizio delle comunità chiamate a entrare nella diaco-
nia di Cristo e ad aprirsi all’azione del suo Spirito. 

La figura cristica del servo si integra così in quella del pastore, 
contribuendo in questo modo a manifestare, nell’unità del mini-
stero ordinato, l’indissociabile identità di Cristo, pastore e servo. Il 
diaconato s’iscrive nella ministerialità della Chiesa, nella sua diver-

sità e nella sua complementarietà. Esso 
si articola con gli altri ministeri affidati 
a dei laici ed agli operatori pastorali per 
dare alla comunità ecclesiale il gusto del 
servizio. 

10  Cf K. Depoortere, Typologie van het permanent diaconaat: een kleurenpalet, in Van der 
Vloet & R. Vandebroeck (ed.), Het permanent diaconaat op zoek naar zichzelf. 35 jaar diakens 
in Vlaanderen, Antwerpen, Halewijn 2006. Questo autore fiammingo riprende questa 
distinzione, ritoccandola leggermente, dal teologo austriaco P.M. Zulehner, Dienende Män-
ner, anstifter zur Soldarität. Diakone in Westeuropa, Ostfildern, Schwabenverlag 2003.

Il diaconato si articola 
con gli altri ministeri per 

dare alla comunità ecclesiale 
il gusto del servizio. 



MERCOLEDI 3 GENNAIO 2018	
14.00 	 Arrivi e sistemazioni 

15.30	 Accoglienza 
 	 Saluto “Porgi l’orecchio e ascolta”. Suoni, colori, voci 
	 a cura di P. Antonio Genziani e della Prof.ssa Maria Mascheretti

16.00	 “In principio è l’ascolto: tra cielo e terra” 
	 Prof. Marco Rinaldo Fedele Bersanelli, fisico e docente di Astrofisica all’Università degli Studi di Milano
 	 Dott. Franco Michieli, geografo ed esploratore - Brescia

18.00 	 Intervallo 

18.30	 Celebrazione Eucaristica con Vespri 
	 S.Em.za Card. Gualtiero Bassetti, Presidente della Conferenza Episcopale Italiana

20.00	 Cena 

21.15 	 In cammino verso il Sinodo sui giovani
	 Incontro con i Seminaristi e i novizi/e 

GIOVEDI 4 GENNAIO 2018
7.00 - 8.00 Colazione

8.15 	 Celebrazione Eucaristica con Lodi
	M ons. Nico Dal Molin 

9.30 	 Relazione: “L’arte di ascoltare: esercizi di concretezza”
	 Prof. ssa Marianella Sclavi, sociologa, già docente al Politecnico di Milano, scrittrice

13.00 	 Pranzo

15.30 	 Tavola rotonda: “La sapienza dell’ascolto: tradizioni ed esperienze” 
 	 Coordina don Cristiano Bettega, Direttore dell’Ufficio Nazionale per l’ecumenismo e il dialogo interreligioso – CEI 

	 Dibattito 

17.45 	 Intervallo 

18.30 	 “Dammi un cuore che ascolta”. Veglia di preghiera, nella chiesa “Maria Immacolata”, Domus Mariae
 	 A cura del CDV di Pozzuoli 

20.00 	 Cena 

21.15 	 “Si vede bene solo con il cuore” 
	 Pièce teatrale a cura dell’Istituto Preziosissimo Sangue, Bari
	 Con il contributo del Serra International Italia. Saluto del Presidente

VENERDI 5 GENNAIO 2018 
7.00 - 8.00 Colazione

8.15 	 Celebrazione Eucaristica con Lodi
 	S .E. Mons. Francesco Cacucci, Arcivescovo di Bari-Bitonto

9.30 	 Relazione: “Nel cuore del discernimento vocazionale”
	 P. Jean Paul Hernandez S.J., cappellano all’Università “La Sapienza”, docente di Teologia presso la PUG, fondatore dei gruppi 	
	 “Pietre vive”

       	 Dibattito

12.00 	 Conclusioni

CONVEGNO nazionale vocazionale

“Dammi un cuore
che ascolta” (1Re 3,9)

3-5 gennaio 2018
The Church Village Hotel - Roma, Via di Torre Rossa, 94

CEI - Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni
Via Aurelia 468 - 00165 ROMA - Tel. 06.66398.410 - 411 - 413; Fax. 06.66398.414

e-mail: vocazioni@chiesacattolica.it - www. vocazioni.chiesacattolica.it



46 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

l inguaggi

Olinto Brugnoli

Insegnante presso il liceo “S. Maffei” di Verona, giornalista e critico cinematografico, San 
Bonifacio (Verona).

L’ordine delle cose

Regia: Andrea Segre
Sceneggiatura: Marco Pettenello, Andrea Segre
Fotografia: Valerio Azzali
Musica: Sergio Marchesini
Interpreti: Paolo Pierobon, Giuseppe Battiston, 
Valentina Carnelutti, Olivier Rabourdin, Fabrizio 
Ferracane, Yusra Warsama, Roberto Citran, Fausto 
Russo Alesi, Hossein Taheri
Distribuzione: Parthénos distribuzione
Durata: 112’
Origine: Italia/Francia, 2017

Dopo i suoi due primi lungometraggi – Io sono Li e La prima neve – 
Andrea Segre continua ad affrontare temi di straordinaria attualità. 
In questa sua ultima opera affronta direttamente – e quasi profeti-
camente – il problema del blocco dei migranti verso l’Italia da parte 
della Libia, con tutte le conseguenze di carattere umanitario che ne 
derivano.

Corrado Rinaldi è un alto funzionario del Ministero degli Interni 
italiano specializzato in missioni internazionali contro l’immigra-
zione clandestina. Viene mandato in missione in Libia per cercare di 
arginare il fenomeno dei viaggi illegali verso l’Italia. Ma nella Libia 
del post-Gheddafi le cose sono maledettamente complicate e Corra-
do deve barcamenarsi tra i vari poteri e le varie fazioni in lotta tra di 
loro per cercare di ottenere qualche risultato. All’inizio non riesce 
ad ottenere molto, ma in seguito, grazie alla sua abilità e a una buo-
na dose di cinismo, ottiene il coinvolgimento della Guardia Costiera 
libica che inizia a bloccare i viaggi verso l’Italia. Ma durante il suo 
lavoro incontra Swada, una donna somala che sta cercando di scap-
pare dalla detenzione libica per raggiungere il marito che si trova in 
Finlandia. Questo rapporto umano mette in crisi la determinazione 
di Corrado che cerca di aiutare la donna, arrivando addirittura a 
pensare di andare contro la legge per farla fuggire. Ma, ritornato 

Il regista

La vicenda



47Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

l inguaggiL’ordine delle cose

a casa, viene riassorbito dagli affetti familiari e dal quieto vivere e 
abbandona la donna al suo destino.

Il racconto, dalla struttura lineare, divide la vicenda in tre grosse 
parti, precedute da un’introduzione e seguite da un epilogo. Tutto 
il materiale narrativo, poi, si organizza attorno a due filoni tema-
tici dai quali scaturisce l’idea centrale del film. Il primo filone può 
essere definito “politico”, in quanto mette in evidenza la strategia 
che viene adottata dallo Stato italiano per arginare l’immigrazione 
clandestina; il secondo è quello “privato”, che mostra quanto avvie-
ne sul piano umano quando ci si incontra personalmente con un 
profugo che è un essere umano, e non semplicemente un numero. 
Nell’analisi che segue verrà adottato il criterio cronologico, mesco-
lando, come avviene nella realtà filmica, i due filoni. 

All’inizio ci sono alcune didascalie che precisano quanto segue:
«Dopo gli accordi di Schengen, l’immigrazione irregolare è di-

ventata un problema comune per gli Stati dell’Unione europea che 
hanno dato inizio a un sistema congiunto di controllo intensifican-
do la collaborazione con le polizie degli Stati extraeuropei. Per ge-
stire questo sistema è stata creata una task-force…».

«I personaggi e i fatti qui narrati sono interamente immaginari. 
È autentica invece la realtà sociale e ambientale che li produce».

Le prime immagini presentano subito il protagonista, Corra-
do, nel suo ambiente sociale e familiare, di grande importan-
za nell’economia del film. Lo vediamo passeggiare sull’argine del 
fiume Bacchiglione a Tencarola, vicino a Padova. Come si dirà in 
seguito, si tratta di una zona tranquilla e signorile, piena di verde, 
con belle ville e giardini curati. Corrado, che è stato un olimpionico 
di spada, ama giocare con la scherma virtuale in casa, circondato da 
una moglie dolce, da una figlia affettuosa e da un figlio (momen-
taneamente all’estero) rispettoso. Il film mette subito in evidenza 
una caratteristica del protagonista, quella dell’ordine. All’inizio lo 
vediamo portare fuori il bidone della spazzatura e sistemare quello 
dall’altra parte della strada che era fuori posto; in seguito, durante i 
suoi viaggi, lo si vedrà sistemare con cura la biancheria sul letto in 
modo quasi maniacale, raccogliere la sabbia dei vari luoghi in cui si 
reca in tante bottigliette ben sistemate, ecc. È chiaro fin d’ora che 

Il racconto

Introduzione



48 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

Olinto Brugnolil inguaggi

tale “ordine” (in senso lato) è quello che dà origine al titolo del film 
e anche quello che ne determinerà il finale.

In seguito lo vediamo in Prato della Valle a Padova in compagnia 
del sottosegretario Grigoletto che gli affida, a nome del ministro, la 
missione di andare in Libia per ottenere la riduzione degli sbarchi 
sulle coste italiane: il ministro si fida di lui e delle sue provate ca-
pacità.

Corrado arriva a Tripoli, accolto da Luigi, un amico dell’amba-
sciata italiana, e, più tardi, incontra il suo omologo francese, Gérard 
Martin. Dopo essersi sistemato in una bella suite, Corrado, assieme 
a Luigi e Gérard, si reca in visita ufficiale al Centro di detenzione 
di Zauia. Qui incontra il direttore del Centro, un certo Alì, un tizio 
poco raccomandabile che fa subito presente che in quel luogo, fatto 
per ospitare duecento persone, ce ne sono quasi trecento: «Però, se 
viene messo a posto, ne può ospitare fino a mille». Questo è quello 
che possono permettersi con i fondi che ricevono dall’Europa. La 
situazione è drammatica: violenze, soprusi, condizioni di vita disu-
mane. Corrado scopre che, nascosto in una cella, c’è anche il cada-
vere di un giovane somalo. Corrado protesta e si scontra con Alì. 
Ed è proprio qui che Corrado incontra Swada, sorella del giovane 
ucciso, che riesce a consegnargli una micro card con la preghiera di 
farla avere a un suo zio che vive a Roma.

Più tardi la delegazione si incontra con Yusuf, il capo che gestisce 
i soldi per far funzionare il Centro. All’inizio c’è un’atmosfera diste-
sa, anche se una battuta di Corrado la dice lunga su quella partico-
lare situazione: «Che mondo assurdo. Stiamo bevendo del vino ci-
leno in una casa libica, con un amico francese, mentre cerchiamo di 
impedire agli africani di andare in Italia». Corrado annuncia a Yusuf 
che l’Unione europea e il governo italiano vorrebbero collaborare 
con lui, trasformando il suo Centro in una struttura strategica. Yu-
suf osserva: «So che oggi avete visto qualcosa di sgradevole». E, di 
fronte alla risposta: «Sì, molto sgradevole», obietta: «Sapete questo 
da cosa dipende? Una parola sola: soldi. Senza soldi ho pochi uomi-
ni. Devo pagarli poco e non posso chiedere loro di lavorare tutto il 
giorno». Corrado allora gli spiega il piano: «Oltre a quelli che fer-
mate a Zauia, porteremo anche molti immigrati illegali fermati dalla 
Guardia costiera che inizierà a fermarne sempre di più. L’Europa ha 

1a parte



49Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

l inguaggiL’ordine delle cose

bisogno del suo aiuto e potrebbe aiutarla ad aprire nuovi Centri e 
renderli molto efficienti, più vivibili, nel rispetto dei diritti umani. 
Ed è per questo che sarebbe importante incontrarci anche a Tripoli, 
al fine di sviluppare un coordinamento migliore con la Guardia co-
stiera». Ma qui si scopre che tra Yusuf e quelli della Guardia costiera 
non corre buon sangue, anzi, come dice Luigi: «Si fanno la guerra 
da sempre e se la faranno per sempre. Questo non è il solito paese 
sfigato dell’Africa. Qui il potere è una cosa seria, ed è tribale».

In albergo Corrado gioca di scherma e parla coi figli via Skype. Si 
viene a sapere che ha in progetto di andare a Roma con la moglie 
in occasione dell’anniversario del loro matrimonio. Ma Corrado è 
pensieroso: inserisce la micro card nel computer e incomincia a fare 
delle ricerche su Swada: foto, contatti, filmati, ecc. Il suo interesse 
per le sorti della donna incomincia a manifestarsi.

Nell’incontro con il commissario europeo Kohler, Corrado pro-
pone di investire i fondi europei nel Centro di Zauia per trasformar-
lo da luogo di detenzione in un hotspot, cioè un Centro per l’iden-
tificazione e la richiesta d’asilo. Ma Kohler parla della necessità di 
garantire i diritti umani e obietta, a proposito di Yusuf: «Abbiamo 
fondati sospetti che quest’uomo stia facendo accordi con i traffican-
ti». Corrado conferma: «Direi piuttosto che ne siamo certi. I suoi 
uomini forniscono regolarmente gli immigrati ai trafficanti fino ad 
ora. Ma potrebbe lasciar perdere se noi gli offrissimo qualcosa di 
meglio. Potremmo addirittura fargli rispettare gli standard dei di-
ritti umani». Kohler osserva che dovrebbe essere il contrario, ma 
promette di prendere in considerazione la proposta. È significativo, 
però, che dopo tale incontro, Martin annunci le sue dimissioni: è 
stanco di fare quel lavoro che evidentemente considera “sporco”.

Corrado e Luigi s’incontrano poi con Mustafa, il capo della nuo-
va Guardia costiera alla quale l’Italia ha fornito strumenti per l’in-
tercettazione dei barconi. Corrado è esplicito: «Non possiamo più 
aspettare. Noi vogliamo che fermiate le barche presenti in acque 
libiche in modo sistematico tutte le volte che da Roma ve le segna-
liamo su quei monitor. La mia non è una missione qualsiasi ho un 
mandato diretto del ministro».

Prima di tornare in Italia, Corrado si reca nella Medina di Tripoli 
e acquista un paio di orecchini da regalare alla moglie.



50 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

Olinto Brugnolil inguaggi

Corrado e la moglie sono a Roma per festeggiare il loro anni-
versario. Corrado, dopo averle regalato gli orecchini, le racconta di 
Swada e della sua richiesta di far pervenire la micro card a suo zio 
che si trova proprio a Roma. Corrado è titubante, ma la moglie lo 
invita a farlo.

Il protagonista si incontra con Grigoletto che lo rassicura: «I fi-
nanziamenti andranno tutti dove ha chiesto lei». È un primo suc-
cesso della strategia di Corrado, che deve tornare in Libia dopo due 
settimane, ma che nel frattempo ospita Mustafa della Guardia co-
stiera libica, gli dà istruzioni e lo porta in gita a Venezia.

A casa, Corrado gode di un po’ di tranquillità: parla con la figlia 
e la moglie, sistema le sue bottigliette di sabbia, ecc. Ma veniamo 
anche a sapere che si sente responsabile della morte di un uomo, 
uno spacciatore che, anni addietro, fece lo sciopero della fame che lui 
non fermò. Inoltre, quasi istintivamente, scrive una mail a Swada per 
informarla di aver consegnato la micro card e per sapere come sta.

Ma a Roma il ministro non è soddisfatto perché gli sbarchi con-
tinuano come prima. In un incontro dal clima teso, il ministro rim-
provera Corrado: «Capisco le difficoltà, Rinaldi, ma sinceramente 
mi aspettavo qualcosa di più». Corrado chiede più tempo, ma il 
ministro obietta: «I soldi sono pochi, il tempo ancora meno. E se 
decidiamo di finanziare una missione è perché abbiamo bisogno di 
risultati. Non l’abbiamo mandata in Libia per fare una vacanza. Lì 
c’è il rubinetto che regola i flussi e lei lo deve e lo può chiudere». 
Corrado ribatte: «Il problema è che non ha senso fermare le barche 
in partenza senza prima garantire che l’hotspot di Zauia funzioni 
e non continui invece ad essere uno snodo di commercio dei traf-
ficanti, altrimenti la pressione andrebbe tutta sulla costa». Ma il 
ministro è irremovibile: «Ai Centri ci penseremo dopo. Rinaldi, la 
gente non ce la fa più. Noi siamo il Paese che salva le vite umane. 
Ma non possiamo continuare a fare entrare tutti. Ho già concor-
dato con il commissario europeo una conferenza stampa per i pri-
mi di maggio, non ho più tempo. Vedete per quella data di farmi 
avere qualcosa di “notiziabile”». Corrado se ne va amareggiato e 
arrabbiato.

In albergo Corrado mette in ordine le sue camicie sul letto e, 
inaspettatamente, riceve una chiamata via Skype da Swada. I due 
conversano come fossero amici. La donna dice di trovarsi a Sabra-

2a parte



51Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

l inguaggiL’ordine delle cose

tha in attesa di imbarcarsi e non vede l’ora di andare in Finlandia 
dove suo marito studia matematica all’Università. Corrado le mo-
stra uno squarcio di Roma e poi diventa pensieroso.

In seguito si reca a Palermo per ascoltare un testimone che de-
nuncia gli sporchi traffici di Yusuf: «Prendono i soldi dai clandestini 
per farli fuggire dalla prigione che gestiscono. Poi li vendono a quel-
li di Sabratha».

Corrado torna in Libia e cambia tattica. Forte delle testimonian-
ze ricevute, decide di “bruciare” Yusuf a favore di Mustafa, vista 
l’inimicizia tra i due. Yusuf perderebbe così tutti i finanziamenti che 
andrebbero a qualcun altro per l’apertura di un nuovo hotspot. In 
compenso Mustafa deve impegnarsi a bloccare tutte le imbarcazioni 
in partenza: «I mezzi ve li abbiamo dati; i vostri uomini ormai sono 
tutti addestrati. Siete voi che dovete fare qualcosa adesso». Di fron-
te alla titubanza di Yusuf, Corrado bleffa e gli dice che ci sono delle 
testimonianze anche contro di lui.

Finalmente arrivano i primi risultati concreti. I mezzi della Guar-
dia costiera intervengono e bloccano le partenze. Corrado si reca 
sul posto, soddisfatto, ma resta sconvolto quando vede che tra quei 
profughi fermati che verranno rimandati a Zauia c’è anche Swada. 

Allora prende una decisione. Si fa portare di notte al Centro di 
Zauia, con il pretesto di fare un’ispezione, per incontrare la donna. 

3a parte



52 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

Olinto Brugnolil inguaggi

La trova, le parla, le promette che cercherà di aiutarla. Si scontra 
anche con Alì, che, avendo intuito il suo interesse per quella donna, 
cerca di “vendergliela”. Corrado sta pensando come fare. Chiede 
ad un funzionario dell’ambasciata di informarsi se è possibile orga-
nizzare un trasferimento in Finlandia. Questi avanza delle riserve: 
«Pagare Yusuf proprio adesso per far uscire una persona mi sembra 
una cosa sconveniente: la potrebbero ricattare. Questo compliche-
rebbe molto le cose». Ma Corrado insiste: intanto s’informi, poi si 
vedrà.

In albergo Corrado consulta ancora il sito di Swada. Trova del-
le foto e ascolta la donna che recita delle preghiere accorate ad 
Allah per ottenere protezione durante quel viaggio pericoloso. È 
significativo che le parole di Swada si sentano mentre Corrado 
continua a mettere in ordine le sue cose. Poi lo vediamo svuo-
tare le bottigliette di sabbia, che viene buttata via. Sembra il segno 
di un cambiamento di rotta, di una decisione fuori dal comune. 
Ma quando il funzionario lo viene a prendere per portarlo all’ae-
roporto e gli comunica che: «La cosa non si potrebbe fare. Ma si 
può fare. Settantadue ore al massimo la fanno partire», Corrado 
prende tempo: «Entro stasera le faccio sapere». Poi lo vediamo 
ancora alle prese con un uovo sodo che non vuole stare al suo 
posto, cioè in ordine.

Poi si prepara alla partenza. Il ministro si è congratulato con lui 
e si è anche scusato per averlo trattato male. Anche Luigi si compli-
menta per i risultati ottenuti e lo saluta: «Adesso te ne torni a casa, 
ti godi la tua famiglia». Corrado è contento: «Torna anche mio 
figlio. Sono sei mesi che non lo vedo».

Vediamo Corrado che fa una gara di scherma con il figlio, vin-
cendo per un punto. Poi i due s’abbracciano affettuosamente e van-
no verso casa. Prima di entrare per mettersi a tavola con tutta la fa-
miglia riunita, Corrado telefona al funzionario e, inaspettatamente, 
dice: «Per quanto riguarda la ragazza lasciamo stare, non facciamo 
nulla». Poi esita ad entrare, resta con lo sguardo fisso, i suoi occhi 
diventano lucidi.

L’ultima immagine, particolarmente significativa, riprende 
dall’esterno la famiglia riunita che cena in un clima di serenità. C’è 
una carrellata all’indietro che allarga il campo e mostra quella bella 

Epilogo



53Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

l inguaggiL’ordine delle cose

Significazione

casa, ben arredata, dove la tranquillità e il quieto vivere dominano 
incontrastati. Una musica e un canto dolente si sovrappongono a 
quell’immagine in cui domina l’ordine delle cose.

Il primo filone mette in risalto un certo tipo di politica preoccu-
pata solo di ottenere risultati immediati, mettendo in secondo piano 
i diritti umani. Corrado è una pedina di tale politica. Anche se non 
è d’accordo ed è sovente perplesso, deve comportarsi pragmatica-
mente e, grazie alle sue capacità e a mezzi non sempre ortodossi, 
riesce ad ottenere risultati “notiziabili”.

Nel secondo filone emerge l’umanità di Corrado, che è un uomo 
attento e sensibile. Lo dimostra la sua vita in famiglia e l’attenzione 
che manifesta nei confronti di Swada (oltre a un senso di colpa che 
forse si porta addosso). Quando s’accorge che proprio i risultati da 
lui ottenuti impediscono la partenza di Swada, rimane sconvolto e 
si dà da fare. Arriva anche a pensare di trasgredire la legge pur di 
compiere un atto di umanità e di bontà. Sta per farlo, ma il ritorno 
tra le belle mura domestiche, il sapore degli affetti familiari, la tran-
quillità e il quieto vivere glielo impediscono.

All’interno di una politica che sembra aver abdicato ai propri 
principi negando diritti e libertà a esseri umani, ci sarebbe spazio 
per un gesto di umanità da parte delle persone, ma l’ordine delle 
cose e l’amore per la tranquillità (il mondo in cui viviamo, «un 
mondo tanto rassicurante quanto inquietante») impediscono a tale 
gesto di essere compiuto.

Idea centrale





55Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

Marco Mengoni
Parole in circolo

suoni

Maria Mascheretti

Insegnante presso un liceo scientifico di Roma, membro del Gruppo redazionale di 
«Vocazioni», Roma.

Siamo di fronte ad un artista che ha saputo raccogliere al tempo 
stesso il successo del pubblico e il plauso della critica; cosa che non 
accade facilmente davanti a un giovane proveniente da un talent 
show. Marco Mengoni, di fatti, con il trionfo a X-Factor ha sapu-
to conquistarsi, nel corso degli anni, un grande successo. Dopo la 
vittoria al Festival di Sanremo 2013 e dopo altre prestigiose par-
tecipazioni internazionali, il giovane cantante di Ronciglione il 4 
dicembre 2015 ha fatto uscire per Sony Music Le cose che non ho, un 
album con undici brani inediti che completano la “playlist in dive-
nire” nata con l’album multiplatino.

Realizzato tra Milano e Los Angeles e prodotto da Michele Cano-
va, l’album prosegue il percorso artistico inaugurato con il successo 
di Guerriero e contiene Parole in circolo, un singolo pubblicato il 29 
gennaio 2016.

L’autore ha curato l’album nel dettaglio: «Avrei tanto voluto fare 
architettura, industrial design. Ma invece il mio destino me l’ha im-
pedito. Oddio, mica mi lamento, ma siccome vengo da un istituto 
d’arte, penso che la contaminazione tra l’arte, la musica, il design e 
la grafica sia molto importante. Ecco perché anche in questo album 
ho pensato con attenzione a tutto: la grafica, le foto... Ogni cosa ha 
in sé un messaggio».



56 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

Maria Mascherettisuoni

parole in circolo
Credo che ognuno 

abbia il suo modo di star bene
in questo mondo 

che ci ha intossicato l’anima
e devi crederci per coltivare un sogno
su questa terra spaventosamente arida

io l’ho vista sai la vita degli illusi
con le loro dosi di avidità e superbia
e per combatterli ti giuro basta poco

devi interdirli con un po’ di gentilezza.

Il brano Parole in circolo ha dato il titolo a tutta la raccolta e rap-
presenta il vero e proprio manifesto di tutto il progetto e di questo 
momento artistico del cantautore. 

E sono proprio le parole e la loro “messa in circolo” a caratteriz-
zare questo nuovo e più maturo lavoro di Mengoni. Grazie anche 
a importanti collaborazioni, come quella con Fortunato Zampaglio-
ne, il cantante diventa un forte comunicatore. Le canzoni di que-
sto nuovo album sembra vogliano entrare in contatto diretto con 
il pubblico, con l’ascoltatore, in un rapporto più intimo, umile. La 
presa di coscienza dei paradossi della vita e dell’amore non toglie la 
prontezza e la voglia di narrarli ancora, o meglio, di cantarli.

Il testo racconta l’attuale periodo storico italiano, attraverso gli 
occhi e le parole dell’autore. Una fotografia del nostro Paese e delle 
sue vicende. 

Dal punto di vista sonoro, il ritmo è ascendente, quasi come se le 
parole cantate acquistassero maggior forza man mano che il brano 
avanza. 

Dice Mengoni: «Parole in circolo è una canzone che parla di liber-
tà e gesti che cambiano in meglio il mondo... Mandare dei messaggi 
è fondamentale per me. Sono vicino a chiunque abbia lottato per 
migliorare la nostra civiltà, persone inarrivabili come Martin Luther 
King o Gandhi. Questo disco è uscito in un momento storico deli-
cato. Sono contento di aver alzato gli occhi, di essere cresciuto e di 
aver parlato di amore». 

testo



57Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

suoniMarco Mengoni

Un’alluvione mi ha forgiato nel carattere
però il sorriso dei miei mi ha fatto crescere

se qualche volta ho anche perso la testa
però l’amore mi ha cambiato l’esistenza.
Quante cose fai che ti perdi in un attimo,

quanti amici hai che se chiami rispondono,
quanti sbagli fai 

prima di ammettere che hai torto.
Quanti gesti fai 

per cambiare in meglio il mondo.

Libero, libero, libero
mi sento libero.
Canto di tutto 

quello che mi ha dato un brivido.
E odio e ti amo

e poi amo e ti odio
finché ti sento nell’anima non c’è pericolo.

Dicono che è un’altra ottica
se resti in bilico.

Dicono che più si complica, 
più il fato è ciclico.

Dicono, dicono, dicono.
Parole in circolo
parole in circolo.

Credo che ognuno 
abbia una strada da percorrere

ma può succedere che non ci sia un arrivo
e quanti piedi che si incroceranno andando

ma solo un paio 
avranno un posto e il suo cammino.

Ne conosco gente che sta ancora in viaggio
e non si è mai chiesta in fondo 

quale sia la meta.
Sarà che forse dentro sono un po’ re magio



58 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

Maria Mascherettisuoni

e cerco anche in cielo una stella cometa.
Una passione mi ha cambiato nella testa
ma sono un sognatore con i piedi a terra

cerco di trarre da ogni storia un’esperienza
e di sorridere battendo la tristezza.

Quante cose fai che ti perdi in un attimo,
quanti amici hai che se chiami rispondono,

quanti sbagli fai 
prima di ammettere che hai torto.

Quanti gesti fai 
per cambiare in meglio il mondo.

Libero, libero, libero
mi sento libero.
Canto di tutto 

quello che mi ha dato un brivido.
E odio e ti amo

e poi amo e ti odio
finché ti sento nell’anima non c’è pericolo.

Dicono che è un’altra ottica
se resti in bilico.

Dicono che più si complica, più il fato è ciclico.
Dicono, dicono, dicono.

Parole in circolo
parole in circolo

https://www.youtube.com/watch?v=RTUykrwkqbk

Le parole

Se le parole sono come una materia nelle nostre mani, occorre 
stare molto attenti a ciò che diciamo e ai discorsi che ascoltiamo, 
perché ci possono trasformare profondamente anche senza che ce 
ne rendiamo conto. Una parola buona o una parola cattiva hanno 
effetti diversi nella nostra vita: come una può ferire, l’altra può ri-
sanare. 



59Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

suoniMarco Mengoni

Ci sono parole che ci portiamo dietro fin da quando eravamo 
bambini, parole dolci oppure terribili, che quando sono state pro-
nunciate, forse, non abbiamo neppure compreso pienamente, ma 
che ci hanno determinato nei giorni della vita. 

Ci sono le parole della maturità, delle speranze e dei successi, ma 
anche quelle delle frustrazioni e delle aspettative deluse che negli 
anni ci hanno fatto ritrarre ed incupire. 

Ci sono le parole pronunciate a voce alta e quelle appena sussur-
rate, ci sono i pensieri quasi senza parole e le parole vuote e quasi 
senza pensieri. 

Ai nostri giorni siamo invasi dalle parole, dal rumore, dalle 
chiacchiere, al punto che l’inquinamento sonoro può ormai essere 
annoverato tra i problemi ecologici. 

Nella società cacofonica in cui viviamo, la parola è diventata 
uno strumento obbligato per l’affermazione e la celebrazione di se 
stessi. Le nostre parole sono cioè spesso strumento di conquista e 
di seduzione, mezzi per permetterci di acquistare potere, successo, 
dominio sugli altri: parole aggressive e interessate, piegate a scopi 
inconfessati e inconfessabili, strumenti di manipolazione… 

E quando la comunicazione si corrompe o si interrompe, l’alter di-
venta alienus, ed io a mia volta divento estraneo a me stesso, alienato.

Allora come riscoprire il valore della parola in un tempo stanco 
di parole? Come restituire ad essa il suo peso e la sua trasparenza, il 
suo vero “dire”, il suo senso? 

Forse in queste domande sta una delle più grandi sfide dell’edu-
cazione di ogni tempo. 

Parole dal silenzio

Una parola ha un tempo, un’attesa. Non disdegna una certa 
complicità con un silenzio che le dà forza e peso. 

Il destino delle parole vere, dette o scritte che siano, è quello 
di mettere in viaggio chi le ascolta o le legge. Occorre ben disporsi 
verso di esse, lasciarsi tentare: accoglierle.

Ma perché fare silenzio, perché imparare il silenzio? Innanzitut-
to perché nel silenzio possono emergere energie che si traducono 
in un’attività intellettuale più feconda, capace di stimolare la nostra 
memoria e di aguzzare le nostre facoltà di ragionamento e d’imma-
ginazione. Sì, nel silenzio diventiamo più ricettivi alle impressioni 



60 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

Maria Mascherettisuoni

che ci arrivano dai nostri sensi, sappiamo meglio ascoltare, vedere, 
odorare, toccare, anche gustare. 

C’è un’esperienza comune: quando si vuole fare o ricevere una 
carezza, diventa naturale restare in silenzio. 

Lunghe ore di silenzio, ore in cui non si parla e non si ascoltano 
parole o suoni, ci rendono diversi, ci aiutano a guardare dentro di 
noi, a dimorare con noi stessi e, soprattutto, ad ascoltare ciò che ci 
abita in profondità. 

Impariamo in questo modo quali sono le ragioni per cui parlia-
mo, sappiamo cioè dire il perché delle nostre parole. 

Grazie al silenzio impariamo a parlare, decidiamo quando e se 
vale la pena rompere il silenzio, dominiamo il modo e lo stile con 
cui ci rivolgiamo agli altri. Mediante il silenzio praticato come spa-
zio di incontro di noi con noi stessi, possiamo vigilare affinché le 
nostre parole siano sempre fonte di dialogo e di conoscenza, di con-
solazione e di pace. Sono silenzi positivi, irrinunciabili, rispettosi 
della parola dell’altro; silenzi scelti nella consapevolezza che “c’è un 
tempo per tacere e un tempo per parlare”. 

Diceva Fedor Dostoevskij: «Io sono un maestro nel parlare tacen-
do, per tutta la mia vita ho parlato in silenzio». 

Ma accanto a questo silenzio vitale, vi sono silenzi negativi o ad-
dirittura mortiferi: silenzi che pesano, che rendono inquieti e spaven-
tano, silenzi opprimenti, abissi di silenzio! Ancor peggio, esistono 
silenzi complici e pieni di viltà, silenzi che dovrebbero essere spez-
zati con forza, silenzi di ostilità che paralizzano la comunicazione, 
silenzi amari di solitudine sofferta.

Le parole: un’arma, un farmaco

Nessuna medicina è più potente di una parola di fiducia e di inco-
raggiamento per ridare speranza a una persona che l’ha persa. Ma ci 
sono tante parole inutili che suscitano pensieri inutili e preoccupa-
zioni senza motivo, che però vengono continuamente ripetute fin-
ché sembrano imporsi all’attenzione. Si muore perché non ci sono 
le parole che aiutano ad andare avanti. O che aiutano anche solo a 
sopravvivere. 

Così si smette di vivere. Così restiamo in balia delle frasi fatte, ci 
lasciamo trascinare dal sentito dire e ci lasciamo assalire dalle paure, 
smarrendo la capacità di giudicare. 



61Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

suoniMarco Mengoni

Siamo noi a formare il nostro pensiero, lo facciamo libero o 
schiavo con le parole e i contenuti con cui lo nutriamo.

Normalmente non badiamo al peso delle nostre parole e dei no-
stri gesti e soprattutto non consideriamo l’effetto che possono avere 
anche quando non sono più nel circuito del nostro controllo. 

Tutti abbiamo fatto l’esperienza di una parola che ci ha profon-
damente turbati, magari lasciandoci tristi per lunghi periodi, oppu-
re di un gesto che, esprimendo una finezza di amore, ha dato luce 
nuova alla nostra giornata e qualche volta è riuscito a cambiare 
l’andamento della nostra vita. 

Ma cosa dà efficacia ai gesti e alle parole? Soprattutto a quei gesti 
e a quelle parole che vanno a toccare le corde profonde della vita? 
Gesti delicati e attenti, parole dirette e semplici che sono capaci di 
far sorgere reali trasformazioni, che arrivano al cuore.

È capace di parole di questo genere chi ha vissuto e accolto le 
ferite della sua storia come passaggi che lo hanno portato ad essere 
quello che è; diventa perciò una persona autorevole: le sue parole e 
le sue azioni dicono un di più non discutibile, saldo, solito, che aiuta 
l’altro a stabilirsi, ritrovando l’orientamento. 

Papa Francesco è un esempio semplice di quanto detto: riesce a 
sganciarsi dalla formalità e dal ruolo, consegnando sensi e significati 
profondi ai gesti e alle parole della quotidianità. È la sua coerenza 
che si esprime in una comunicazione comprensibile e coinvolgente. 

Le sue parole sono credibili, offrono fiducia, simpatia, accorciano 
le distanze, proprio perché non ricercano approvazione e consen-
so, ma provengono dalla spontaneità, nutrita dall’interiorità. Le sue 
parole non solo si ascoltano: si vedono!

Parole così possono salvare. Possono ridare vita a una vita! 

Mantieni i tuoi pensieri positivi,  

perché i tuoi pensieri 

diventano le tue parole.  

Mantieni le tue parole positive,  

perché le tue parole 

diventano i tuoi comportamenti.  

Mantieni i tuoi comportamenti 

positivi,  

perché i tuoi comportamenti 

diventano le tue abitudini.  

Mantieni le tue abitudini posi-

tive,  

perché le tue abitudini 

diventano i tuoi valori.  

Mantieni i tuoi valori positivi,  

perché i tuoi valori 

diventano il tuo destino.

(Mahatma Gandhi)



55a Giornata Mondiale di Preghiera per le Vocazioni
Sussidi a cura dell’Ufficio Nazionale per la pastorale delle 
vocazioni - CEI:

l Itinerario di crescita umana e vocazionale per adolescenti e 
giovani

l Preghiamo per le vocazioni con la Liturgia delle Ore

l Scheda di riflessione tematica 

l Poster

CEI - Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni
Via Aurelia 468 - 00165 ROMA - Tel. 06.66398.410 - 411 - 413; Fax. 06.66398.414

e-mail: vocazioni@chiesacattolica.it - www. vocazioni.chiesacattolica.it

sussidi 2018
Dammi

che ascolta
un cuore 

In cammino verso
il Sinodo sui Giovani - 2018



63

a cura di M. Teresa Romanelli
segretaria di Redazione, CEI - Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni

letture

Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

Carlo Rocchetta - 
Rosalba Manes
La tenerezza 
grembo di Dio Amore
EDB, Bologna 2016

La rivelazione biblica 
del volto di Dio muove 
da un orizzonte 
apparentemente 
paradossale: il Signore 
è ineffabile e tuttavia 
si rende presente e si 
interessa alle sorti del 
suo popolo, esprimendo 
persino sentimenti umani 
come la collera e la 
gelosia. L’assenza di una 
teologia della tenerezza è 
all’origine dello scenario 
odierno, dominato da 
un principio di necrofilia. 
Come vincere il principio 
di morte se non con la 
ricerca di una cultura 
centrata sul «vangelo 
della tenerezza», 
facendo prevalere la 
forza dell’umile amore 
sulla brutalità della forza? 
La nuova edizione del 
volume viene arricchita 
nella parte finale da un 
indice biblico e un indice 
degli autori.

Giuseppe licciardi 
(a cura di)
Coltivare il cuore. 
Storie vocazionali 
e percorsi di 
discernimento in terra 
di Sicilia
Edizioni Il Pozzo di 
Giacobbe, Trapani 2017

Il libro assume la 
responsabilità di 
tradurre in esperienza 
locale quanto viene 
indicato come cammino 
propedeutico, come 
mentalità da rinnovare, 
come esperienza 
da raggiungere. È 
scelta di un parlare, 
scrivere, riflettere in 
modo incarnato, a 
contatto con la realtà 
e non semplicemente 
ribadendo principi teorici 
spesso lontani dalla 
percezione reale dei 
nostri giovani. Il testo 
contiene anche una sua 
nota specifica, locale, 
sempre sinodale, ma di 
quella sinodalità che si 
compie come communio 
sanctorum nella terra-
cielo di Sicilia.

Nicola ciola 
(a cura di)
Costruire la Chiesa 
come pietre vive

EDB, Bologna 2010

Nato per sostenere 
la formazione dei 
catechisti di Roma, il 
testo costituisce una 
piccola summa di 
ecclesiologia, proposta 
con un linguaggio 
preciso, essenziale, 
sempre comprensibile 
ed è strumento efficace 
per tutti coloro che, 
anche al di fuori dello 
specifico contesto, prima 
di operare vogliano 
vivere nella Chiesa e 
con la Chiesa. Il libro 
propone una “dottrina” 
consolidata, espressa dal 
Magistero della Chiesa e 
dalla migliore riflessione 
teologica, ricca di 
riferimenti al Vaticano II 
e alla Lumen gentium. 
La pubblicazione è 
occasione per onorare, 
a un anno dalla morte, 
la memoria di un vero e 
sapiente testimone del 
nostro tempo.

CEI - Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni
Via Aurelia 468 - 00165 ROMA - Tel. 06.66398.410 - 411 - 413; Fax. 06.66398.414

e-mail: vocazioni@chiesacattolica.it - www. vocazioni.chiesacattolica.it

cuore 



64 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

Antonio Genziani

Collaboratore dell’Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni - CEI, Roma.

color i

Vittore Carpaccio 

“Storie della Vergine” - Visitazione

La missione in un abbraccio

Testo biblico (Lc 1,39-56)

In quei giorni Maria si alzò e andò in fretta verso la regione 

montuosa, in una città di Giuda. Entrata nella casa di Zaccaria, sa-

lutò Elisabetta. Appena Elisabetta ebbe udito il saluto di Maria, il 

bambino sussultò nel suo grembo. Elisabetta fu colmata di Spirito 

Santo ed esclamò a gran voce: «Benedetta tu fra le donne e bene-

detto il frutto del tuo grembo! A che cosa devo che la madre del mio 

Signore venga da me? Ecco, appena il tuo saluto è giunto ai miei 

orecchi, il bambino ha sussultato di gioia nel mio grembo. E beata 

colei che ha creduto nell’adempimento di ciò che il Signore le ha 

detto».

Allora Maria disse: «L’anima mia magnifica il Signore e il mio 

spirito esulta in Dio, mio salvatore, perché ha guardato l’umiltà 

della sua serva. D’ora in poi tutte le generazioni mi chiameranno 

beata. Grandi cose ha fatto per me l’Onnipotente e Santo è il suo 

nome; di generazione in generazione la sua misericordia per quelli 

che lo temono.

Ha spiegato la potenza del suo braccio, ha disperso i superbi nei 

pensieri del loro cuore; ha rovesciato i potenti dai troni, ha innalza-

to gli umili; ha ricolmato di beni gli affamati, ha rimandato i ricchi 

“



65Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

color iVisitazione

a mani vuote. Ha soccorso Israele, suo servo, ricordandosi della sua 
misericordia, come aveva detto ai nostri padri, per Abramo e la sua 
discendenza, per sempre». Maria rimase con lei circa tre mesi, poi 
tornò a casa sua.

L’artista

Vittore Carpaccio nasce a Venezia nel 1465 circa; suo padre, Pie-
tro, è un mercante di pelli. Mancano documenti relativi al luogo 
di origine, anche il suo cognome è incerto, è Scarpazza o Scarpazo. 

Carpaccio è l’italianizzazione della firma latina Carpathius che il pit-
tore utilizza sui suoi quadri. Anche sul suo percorso di formazione 
artistica non abbiamo notizie certe. Dalla scarsa documentazione 
pervenutaci sappiamo che inizia la sua esperienza pittorica sotto 
Gentile Bellini, frequenta Lazzaro Bastiani e Giambellino, ha con-
tatti con Antonello da Messina ed è certo abbia avuto diretta visio-
ne delle opere del Mantegna e di Piero della Francesca. È uno dei 
primi, insieme al Mantegna, a realizzare teleri, opere su tela che 
sostituisce il legno. Nel 1490 inizia un ciclo di teleri che narrano la 
storia di Sant’Orsola per conto dell’omonima piccola scuola, un’as-
sociazione con finalità di devozione e assistenza. 

Le opere commissionate dalla confraternita per decorare le sale, 
i luoghi di riunione e gli altari della scuola, illustrano la vita della 
santa attraverso episodi e vicende significativi. Venezia in questo 
periodo, i primi anni del Cinquecento, è al culmine della propria 
ricchezza: successi commerciali e militari portano la città ad essere 
una potenza culturale e artistica che vede tra i protagonisti anche il 
Carpaccio, definito “pittore di stato” da alcuni cronisti. Le sue opere 
sono una testimonianza della vita della Venezia di quel tempo. Il 
suo stile personale, unico, la fantasia con cui realizza i personaggi, 
la sua capacità espressiva nel tratteggiare le figure umane, fanno 
di Carpaccio uno tra i più moderni pittori rinascimentali. L’abilità 
nella prospettiva si aggiunge alla meticolosa, puntuale descrizione 
nei dettagli degli arredi e degli abiti, che richiamano la pittura fiam-
minga, oltre ad una particolare attenzione nella ricerca degli effetti 
di luce. 

Tra le sue opere ricordiamo il ciclo dei teleri per la Scuola Grande 
di San Giovanni, sotto la direzione del Bellini, il Ciclo di San Giorgio, 
l’Annunciazione del ciclo della scuola degli Albanesi, le Due dame, il 

“



66 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

Antonio Genzianicolor i

Ritratto di cavaliere, Sant’Agostino nello studio, San Gerolamo e il leone, 

La caccia in valle. 

La sua cultura artistica, il modo di narrare sapiente e abile, il 

comunicare ciò che vede, basato sulla positività dell’esperienza, che 

caratterizzano le sue vedute prospettiche di edifici e paesaggi, intro-

ducono e giungono fino al Canaletto. Carpaccio muore nel giugno 

del 1526 a Capodistria. 

L’opera

Quest’opera fa parte di un ciclo dedicato alle “Storie della 

Vergine”1 a sua volta parte del ciclo della scuola degli Albanesi. Per 

posizionare i personaggi intorno a Maria ed Elisabetta, il Carpaccio 

trae ispirazione da un mosaico che si trova nella cappella dei Ma-

scoli nella basilica di San Marco a Venezia. A sinistra troviamo Giu-

seppe, accanto un uomo con la barba, al centro Maria ed Elisabetta, 

a destra Zaccaria. 

L’opera narra l’incontro tra Maria ed Elisabetta. Dopo aver rice-

vuto l’annuncio dall’angelo, come riporta l’evangelista Luca, Maria 

si reca con molta fretta a visitare sua cugina Elisabetta forse per ave-

re conferma di ciò che le ha detto l’angelo; per noi il volto di Maria 

esprime il desiderio di annunciare il figlio Gesù che porta in grembo 

e lo manifesta in un abbraccio gioioso.

La visitazione è un evento che non riguarda solo la storia di que-

ste due donne. In questa sua opera Carpaccio ha voluto rappre-

sentare un “microcosmo”, arricchendolo di personaggi e dettagli, 

riportando anche il paesaggio, l’architettura, la vegetazione della 

terra veneta del suo tempo. Colpisce la meticolosità del Carpaccio. 

L’opera, dai colori vivaci e brillanti, è ambientata in un’ampia spia-

nata, in uno spazio profondo che, nella prospettiva, ci restituisce la 

bellezza della natura e l’eleganza degli edifici. Nel dipinto troviamo 

degli animali i cui significati simbolici si riferiscono alla vita di Maria 

di Nazaret. 

 

1  Si è molto dibattuto sulla qualità delle sei tele con le “storie della Vergine”, tre delle 
quali – Annunciazione, Visitazione e Morte della Vergine – conservate presso la Galleria Fran-
chetti alla Ca’ D’Oro, mentre la Pinacoteca di Brera accoglie la Presentazione al tempio e il 
Miracolo della Verga fiorita e l’Accademia Carrara di Bergamo la restante Natività. 



67Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

color iVisitazione

Maria ed Elisabetta

Maria ed Elisabetta, in primo piano 
al centro del quadro, sono strette in un 
tenero abbraccio che le unisce. Non ci 
sono più la giovane Maria e l’anziana 
Elisabetta, le vesti si congiungono, le 
braccia s’intrecciano, gli sguardi si cer-
cano con infinita tenerezza, i loro desi-
deri e i cuori si fondono.

Emoziona l’intensità e la straordi-
naria dolcezza dello sguardo delle due 
donne. Elisabetta comprende ciò che 
sta accadendo a Maria, sanno di essere 
protagoniste di una storia più grande di 
loro.

Maria ed Elisabetta si incontrano e si riconoscono; i loro bambini 
nel grembo sussultano di gioia, si salutano “danzando” e questo, per 
le madri, è un segno che anticipa il loro incontro. Come può questa 
gioia non trasmettersi? Maria sembra danzare con sua cugina; an-
che loro, come Giovanni e Gesù, si incontrano per la prima volta.

L’abbraccio e la danza raccontano un incontro, un momento 
unico per tutta l’umanità, che culmina in un bacio. Bacio che da 
sempre esprime intimità, affetto, amore. 

Giuseppe e l’uomo accanto a lui 

Nella sua opera Carpaccio ha voluto 
privilegiare le figure di Giuseppe e Zac-
caria, per renderli testimoni delle mera-
viglie che Dio compie nella vita e nella 
storia delle rispettive mogli: Maria ed Eli-
sabetta.

Nell’iconografia tradizionale si usa 
rappresentare un Giuseppe dubbioso, 
assillato dalla sfiducia verso Maria, lo si 
ritrae anziano. A noi non piace pensarlo 
così perché l’irruzione dello Spirito Santo 
nella loro vita di coppia è avvenuta dopo 



68 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

Antonio Genzianicolor i

il fidanzamento ed è innaturale mettere a fianco di una fanciulla un 

vecchio; forse la tradizione ci ha trasmesso un Giuseppe anziano per 

salvaguardare la verginità di Maria. 

Ci piace, invece, individuare Giuseppe nel giovane in piedi a 

fianco del vecchio, dubbioso e assorto, seduto su un tronco che al-

lude al virgulto di Jesse. Il giovane è vestito con una tunica rossa, 

segno del suo amore e della carità verso Maria. La sua mano sini-

stra, alzata in senso di resa, sta a significare che ha accolto la volontà 

di Dio su Maria, accetta il progetto di vita scelto per loro e cerca di 

rasserenare il vecchio seduto che non comprende quell’abbraccio, 

quel tripudio di gioia.

Zaccaria e l’uomo alla destra

Zaccaria, il marito di Elisabetta, era avan-

ti negli anni, come la moglie. Qui viene raf-

figurato con un bastone in mano2, segno di 

longevità.

Zaccaria dialoga con un uomo rappresen-

tato di spalle, osserva la scena con lo sguar-

do sereno di chi sa di poter solo accettare, 

senza capire. La sua incredulità, il suo voler 

comprendere, lo avevano portato all’impossibilità di parlare. Ora 

qui si sente quasi fuori posto, le due donne davanti a lui sono pro-

tagoniste di qualcosa di più grande di loro.

Zaccaria osserva e, pur tenendosi in disparte, comprende di as-

sistere a qualcosa di indicibile e di incre-

dibile: ciò che sta accadendo, l’incontro a 

cui sta assistendo, fa parte di un disegno di 

Dio che riguarda anche suo figlio.

La gente 

È tipico del Carpaccio mettere in scena, 

nelle sue opere, molti personaggi. In que-

2  Luca presenta Zaccaria come sacerdote di Abia appartenente ad una famiglia sacer-
dotale. Essere Levita costituiva un grande privilegio, significava essere discendenti di 
Aronne, l’uomo il cui bastone Dio aveva fatto fiorire a differenza di quelli delle altre 
Tribù (Nm 17,16-23).



69Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

color iVisitazione

sta tela alcuni sono attenti a ciò che accade, altri sono indifferenti: 

sono sotto il loggiato o nell’edificio sullo sfondo, affacciati ai balco-

ni, con i tappeti riccamente variopinti sulle balaustre; oppure vanno 

per la via con i cavalli, abbigliati all’orientale con i turbanti tipici.

Di solito, nelle raffigurazioni artistiche della visitazione, il nume-

ro dei personaggi è limitato, da due a tre. Qui invece il Carpaccio ha 

voluto privilegiare un “microcosmo” come per dire che quell’even-

to non è limitato a Maria e a sua cugina Elisabetta, ma è per tutti e 

riguarda tutti: il canto del Magnificat di Maria è il canto di un intero 

popolo, dell’intera umanità.

Il paesaggio 
e l’architettura 

Il paesaggio circo-

stante riproduce la cam-

pagna veneta con le 

sue dolci colline, ma è 

presente anche un ca-

rattere esotico, rappre-

sentato dai palmizi. Il Carpaccio ha saputo unire con genialità due 

ambientazioni, quella del suo tempo e quella del tempo di Gesù.

La visitazione avviene all’interno di uno spiazzo verde di una 

città fortificata con i bastioni, le mura, la torre, come ancora possia-

mo riconoscere nelle cittadine del Veneto, con gli edifici arricchiti 

di dettagli.

Gli animali

Nelle tele del Carpaccio vi è la presenza di 

una varietà di animali dal significato simboli-

co. In questo dipinto troviamo: il coni-

glio bianco che simboleggia la vergini-

tà di Maria e la sua maternità; il pap-

pagallo rosso che rimanda al mistero 

dell’incarnazione di Gesù, elemento 

centrale dell’episodio della Visitazione 

(quando l’arcangelo Gabriele annun-

cia a Maria l’incarnazione di Cristo e 



70 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

Antonio Genzianicolor i

la Redenzione, la saluta pronunciando Kairè, in latino Ave, il con-

trario di Eva); il cervo è simbolo di Cristo, nell’iconografia cristiana 

indica la sete del credente, come recita il Salmo 42: «Come la cerva 

anela ai corsi d’acqua così l’anima mia anela a te, Dio».

Approccio vocazionale

Il magnificat del chiamato

Maria di Nazaret ed Elisabetta, due donne che portano nel cuore 

un segreto difficile da comunicare, il segreto più intimo e profondo 

che una donna possa sperimentare: l’attesa di un figlio. Elisabetta 

fatica a dirlo a causa dell’età e per la sua sterilità, Maria perché non 

può dire a nessuno ciò che le ha rivelato l’angelo. Se Elisabetta ha 

vissuto nascosta per mesi nella solitudine, ancor più grande è la 

solitudine di Maria. 

Forse per questo parte in “fretta”; ha bisogno di trovarsi con 

qualcuno che capisca e sa che solo nella cugina può trovare rispon-

denza e aiuto. La “fretta” non si riferisce al tempo, ma al suo stato 

d’animo Maria si mette in cammino, forse per verificare il segno 

indicato dall’angelo, o ancor più, perché ha compreso che l’amore 

che si riceve si trasforma in servizio e nel servizio si rende presente. 

«Il vero viaggio che ci salva non è intorno a noi stessi, ma verso l’alterità 

perché il rapporto con l’altro è sempre la possibilità di una relazione che 

ci apre il cuore»3. Maria ha bisogno di esternare a qualcuno ciò che 

vive nel suo cuore e nell’incontro con Elisabetta si sente accolta, 

compresa, amata… è un viaggio interiore che la rende capace di 

cantare e lodare Dio.

È la bellezza dell’incontro che permette a Maria di cantare “il 

Magnificat”4, che fa pensare a Maria come alla donna del canto del-

la speranza, perché il suo cuore è pieno di gioia e di futuro, la storia 

esulta per bocca di Maria. Da dove nasce questo canto? Ha la sua 

sorgente nella meraviglia, nello stupore, è come se dicesse: «Ha fatto 

di me cose meravigliose, ha fatto dei miei giorni un tempo di stupore, della 

mia vita un luogo di prodigi». Il canto di Maria nasce da un’esperienza 

3  J.T. Mendonça, L’amicizia un cammino per la pace, Credere, 21 maggio 2017.

4  La Chiesa ripete questo canto ogni sera per far memoria di tutto ciò che ha compiuto 
in Maria e in ognuno di noi. 



71Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

color iVisitazione

felice: ha compreso chi è Dio. Ed ecco che dallo stupore nascono 
la gratitudine, la meraviglia, la lode, il canto. Maria ripete per ben 
dieci volte: è Lui che ha guardato, è Lui che solleva, è Lui che colma 
di beni, è Lui che innalza, è Lui che ricorda. 

Il Magnificat pone al centro della fede quello che Dio fa per noi, 
non quello che facciamo noi per Dio. Al cuore del rapporto con Dio 
non c’è la nostra azione, ma l’azione di Dio. Il canto del Magnificat 
non si fonda sul dovere ma sul dono, e nella vita tutto è dono. Non 
dobbiamo avere la presunzione di nulla perché tutto quello che sia-
mo e abbiamo non è nostro, viene da Dio. Tutto ci può essere tolto 
da un momento all’altro e questa consapevolezza dovrebbe farci 
crescere nell’amore, nella gratuità. 

«Grandi cose ha fatto in me l’onnipotente» (Lc 1,49). Non sono solo 
parole di Maria, ma è il canto di ogni chiamato che si scopre nell’e-
sperienza di sentirsi amato. Il Magnificat è l’esperienza di un po-
polo, è un’esperienza comunitaria. Il Carpaccio ha colto bene tutto 
questo. La visitazione non riguarda solo i protagonisti del quadro, 
è tutta la creazione che gioisce, partecipa all’incontro e al canto, 
persino gli animali, la natura con i suoi colori.

L’incontro e l’esperienza con Dio riescono a liberare il cuore, a ri-

cor-dare tutto ciò che ha compiuto, è il far memoria delle sue opere 
nella nostra storia. Come possiamo cantare il nostro Magnificat? Con 
quali parole, fatti, possiamo esprimerlo? Quali sono, nella nostra vita, 
le grandi opere di Dio che ci fanno “magnificare” il Signore?

Ripercorrere la propria storia, pensare a ciò che si è ricevuto, 
all’amore di Dio, all’altro, agli incontri che ci hanno riempito di 
gioia: è l’incontro, la chiamata, è il bisogno che noi abbiamo che 
Dio ci visiti e ci dia la gioia di sentire danzare dentro di noi la vita. 

«Quando Dio tocca il cuore di un giovane, di una giovane, questi diven-

tano capaci di azioni veramente grandiose. Le “grandi cose” che l’Onnipo-

tente ha fatto nell’esistenza di Maria ci parlano anche del nostro viaggio 

nella vita, che non è un vagabondare senza senso, ma un pellegrinaggio 

che, pur con tutte le sue incertezze e sofferenze, può trovare in Dio la sua 

pienezza (…). Quando il Signore ci chiama, non si ferma a ciò che siamo o 

a ciò che abbiamo fatto. Al contrario, nel momento in cui ci chiama, Egli sta 

guardando tutto quello che potremmo fare, tutto l’amore che siamo capaci 

di sprigionare. Come la giovane Maria, potete far sì che la vostra vita diven-

ti strumento per migliorare il mondo. Gesù vi chiama a lasciare la vostra 



72 Vocazioni N. 5 Settembre/Ottobre 2017

Antonio Genzianicolor i

impronta nella vita, un’impronta che segni la storia, la vostra storia e la 
storia di tanti»5.

È illuminante, per un giovane in ricerca, ciò che afferma Papa 
Francesco. Nel momento in cui Dio chiama scommette, investite 
sulla persona, perché Dio ha sempre uno sguardo positivo su ognu-
no di noi, riesce a vedere tutto il bene e l’amore che può espandere 
e diffondere. È questo sguardo di Dio che ci dà la capacità di amare. 
Dio non tiene conto di ciò che hai fatto, del tuo presente, ma di 
ciò che farai insieme con Lui. Questo è il segreto di una vita felice, 
quando ti senti incoraggiato a dare il massimo di te e strumento per 
rendere il mondo migliore, per trasformare la tua esistenza e quella 
delle persone che incontrerai sul cammino della vita. La consapevo-
lezza di ciò che si può essere ci fa sentire in tutta la nostra unicità e 
irripetibilità per sviluppare le grandi cose: rispondere alla chiamata 
di Dio è poter narrare agli altri ciò che Dio ha operato nella nostra 
storia personale e la chiamata è la missione a portare Gesù, proprio 
come Maria.

Preghiera

Maria, insegnaci a uscire 
di tutta fretta per portare Gesù 
a chiunque ci incontra 
come hai fatto tu 
con tua cugina Elisabetta.
Maria, aiuta ogni giovane
a gioire della vita 
e a saper narrare 
le grandi opere di Dio
e così cantare 
il proprio “Magnificat”. 
Maria, aiutaci a esprimere 
tutto l’amore di cui siamo capaci 
per essere strumenti dell’amore di Dio 
nel mondo e così rispondere 
alla chiamata del Signore.

5  Messaggio del Santo Padre Francesco alla Giornata mondiale della gioventù 2017: 
«Grandi cose ha fatto in me l’onnipotente» (Lc 1,49). È un invito a leggere e meditare questo 
messaggio.  



colori u u u u

u u u u

Vittore Carpaccio 
Storie della Vergine (Ciclo della Scuola degli Albanesi) - Visitazione

1505 - 1507 circa, olio su tela, 128 x 137 cm, Venezia, Museo Correr 



Ufficio Nazionale
per la pastorale
delle vocazioni

www.vocazioni.chiesacattolica.it 
www.facebook.com/RivistaVocazioni

rivista bimestrale - proprietà e edizione
Fondazione di Religione 

Santi Francesco d’Assisi e Caterina da Siena 
Circonvallazione Aurelia 50 - 00165 Roma 5

Ann


o
 X

XX
IV

 s
et

te
m

br
e/

ot
to

br
e 

20
17

 		


Se
rv

ir
e
, 

st
ile

 d
e
lla

 m
is

si
o
n
eIn copertina: Claude Monet, 

Impressione, levar del sole, 1872


