
P
os

te
 It

al
ia

ne
 S

.p
.A

. –
 S

pe
di

zi
on

e 
in

 a
bb

on
am

en
to

 p
os

ta
le

 D
L 

35
3/

20
03

 (c
on

v.
 In

 L
. 2

7/
02

/0
4 

n.
 4

6)
 a

rt
. 1

 c
om

m
a 

2 
N

E
/P

D

Fede e discernimento vocazionale

Scendi nel cuore

Abita la vita

Rivista bimestrale a cura dell’Uffi cio Nazionale per la pastorale delle vocazioni 
edita dalla Fondazione di Religione Santi Francesco d’Assisi e Caterina da Siena

La sfida del 

discernimento 

vocazionale 

nell’accompagnamento 

dei giovani

4

N. 4 ANNO XXXV LUGLIO/AGOSTO 2018

AN
N

O
 X

XX
V 

LU
G

LI
O

/A
G

O
ST

O
 2

01
8  

 
 

La
 s

fi
d
a
 d

e
l 

d
is

ce
rn

im
e
n
to

In cammino verso il Sinodo sui giovani



editoriale

2 Entriamo nell’arte del discernimento
Michele Gianola

dossier  LA SFIDA DEL DISCERNIMENTO VOCAZIONALE

4 Discernimento: un orizzonte e tre movimenti fondamentali
Luciano Luppi

10 Fede e discernimento vocazionale
Rosalba Manes

20
Scendi nel cuore.
Riconoscere emozioni, sentimenti e desideri
P. Gaetano Piccolo

36 Abita la vita. Scegliere da credenti per Cristo
Claudia Ciotti

 48   Il corpo che prega riceve molta luce
Chiara Domenica Mete

rubriche
il dono della vocazione presbiterale 

53 La tappa degli studi teologici
Cristiano Passoni

linguaggi 

60 Film: Touch
Carmine Fischetti

suoni

70 Alan Walker: Alone
Maria Mascheretti

letture 

78 Bloc-notes vocazioni
a cura di M. Teresa Romanelli

colori

80 Caravaggio, La Deposizione di Cristo
Antonio Genziani

Sommario
luglio/agosto 2018

P
os

te
 It

al
ia

ne
 S

.p
.A

. –
 S

pe
di

zi
on

e 
in

 a
bb

on
am

en
to

 p
os

ta
le

 D
L 

35
3/

20
03

 (c
on

v.
 In

 L
. 2

7/
02

/0
4 

n.
 4

6)
 a

rt
. 1

 c
om

m
a 

2 
N

E
/P

D

L’arte di ascoltare

Nel cuore del discernimento vocazionale

La vocazione, una proposta differenziata

Rivista bimestrale a cura dell’Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni 
edita dalla Fondazione di Religione Santi Francesco d’Assisi e Caterina da Siena

«Dammi
un cuore che 

ascolta»

2

N. 2 ANNo XXXV mARzo/ApRile 2018

AN
N

o
 X

XX
V 

m
AR

zo
/A

pR
il

e 
20

18
   

«
D

a
m

m
i 

u
n
 c

u
o
re

 c
he

 a
sc

o
lt

a
»

Sintesi dei lavori
 del Convegno nazionale
vocazionale - Roma 2018

DammiDammi

In cammino versoil Sinodo sui giovani

Nel prossimo numero di                              L’arte di accompagnare

60

78

70

80

In cammino versoil Sinodo sui giovani



1VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

i n  q u e s t o  n u m e r o
La

 sfid
a

 d
e

l d
isce

rn
im

e
n

to
 vo

ca
zio

n
a

le

Editoriale
di Michele Gianola

Accompagnare i giovani in quest’opera di discernimento è com-
pito nostro, di tutta la Chiesa: «ogni cristiano dovrebbe poter svilup-
pare la capacità di ‘leggere dentro’ la vita e cogliere dove e a che cosa 

il Signore lo sta chiamando.

Discernimento: un orizzonte e tre movimenti fondamentali
di Luciano Luppi

Scegliere di parlare dei giovani vuol dire parlare del futuro, della 
sfida vitale per la Chiesa di trasmettere la fede e accompagnare le 
persone a farne il criterio fondante e ispirativo delle scelte di vita.

Fede e discernimento vocazionale
di Rosalba Manes

La pagina di Marco ci mostra la bellezza dell’accompagnamento 
che il Maestro esercita nei confronti dei suoi interlocutori e dei suoi 
discepoli. 

Scendi nel cuore. Riconoscere emozioni, sentimenti e desideri
di P. Gaetano Piccolo

Il cammino di discernimento nasce sempre da un vuoto, da una 
mancanza. Il desiderio è la forza motrice per imparare a riconoscere 
il personale bisogno di pienezza.

Abita la vita. Scegliere da credenti per Cristo
di Claudia Ciotti

L’arte di accompagnare nel cammino spirituale richiede di saper 
valutare a quale livello si muove l’esperienza spirituale del giovane, 
per proporre le scelte di vita.

Il corpo che prega riceve molta luce
di Chiara Domenica Mete

Solo un corpo che prega riceve luce; è un corpo che discerne. 
L’humus di ogni discernimento rimane la preghiera cristiana.

Questo numero della Rivista è a cura della Segreteria di Redazione
e di Marina Beretti



Rivista bimestrale a cura dell’Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni

N. 4 ANNO XXXV 
LUGLIO/AGOSTO 2018

Pubblicazione a carattere scientifico - proprietà e edizione 
Fondazione di Religione Santi Francesco d’Assisi 
e Caterina da Siena
Circonvallazione Aurelia, 50 - 00165 Roma

Redazione:
Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni
Via Aurelia, 468 - 00165 Roma 
Tel. 06.66398410-411 - Fax 06.66398414
e-mail: vocazioni@chiesacattolica.it 
www.vocazioni.chiesacattolica.it

Direttore responsabile
Michele Gianola

Coordinatore editoriale
Maura Trolese

Coordinatore del Gruppo redazionale
Giuseppe De Virgilio

Gruppo redazionale
Marina Beretti, Roberto Donadoni, Carmine Fischetti, 
Donatella Forlani, Alessandro Frati, Antonio Genziani, 
Maria Mascheretti, Francesca Palamà, Cristiano Passoni, 
Giuseppe Roggia, Pietro Sulkowski

Segreteria di Redazione
Maria Teresa Romanelli, Salvatore Urzì, 
Ferdinando Pierantoni

Realizzazione grafica
Mediagraf Lab - Noventa Padovana (PD)

Stampa
Mediagraf spa - Viale della Navigazione Interna, 89
35027 Noventa Padovana (PD)
Tel. 049.8991563 - Fax 049.8991501

Autorizzazione Tribunale di Roma n. 479/96 del 1/10/96

Quote Abbonamenti per l’anno 2018:
Abbonamento Ordinario	 n. 1 copia	 € 28,00
Abbonamento Propagandista 	 n. 2 copie 	 € 48,00
Abbonamento Sostenitore Plus	 n. 3 copie	 € 68,00
Abbonamento Benemerito	 n. 5 copie	 € 105,00
Abbonamento Benemerito Oro 	 n. 10 copie	 € 180,00
Abbonamento Sostenitore 	 n. 1 copia	 € 52,00
(con diritto di spedizione di n. 1 copia all’estero)

Prezzo singolo numero: € 5,00

Conto Corrente Postale: 1016837930 
Conto Banco Posta IBAN: IT 30 R 07601 03200 
001016837930 
Intestato a: Fondazione di Religione Santi Francesco 
d’Assisi e Caterina da Siena Circonvallazione Aurelia 50 
- 00165 Roma

© Tutti i diritti sono riservati.

editor ia le

Entriamo nell’arte 
	 del discernimento
	 Michele Gianola, Direttore UNPV-CEI

La sfida del discernimento voca-
zionale nell’accompagnamento dei 
giovani è il tema affrontato nello scor-
so seminario sulla direzione spiritua-
le del quale il presente numero della 
Rivista raccoglie alcuni contributi in 
maniera sintetica e rielaborata. Così 
anche il lettore che non avesse parte-
cipato ai lavori potrà ricevere ugual-
mente i contenuti ed eventualmente 
approfondirli ascoltando dal nostro 
sito web (vocazioni.chiesacattolica.it) 
le relazioni integrali. A tutti gli altri 
l’occasione per ripercorrere l’itinera-
rio attraverso i punti salienti e gli sno-
di fondamentali.

«Ognuno di noi può scoprire la 
propria vocazione solo attraverso 
il discernimento spirituale, un pro-
cesso con cui la persona arriva a 
compiere, in dialogo con il Signore 
e in ascolto della voce dello Spirito, 
le scelte fondamentali, a partire da 
quella sullo stato di vita». Accom-
pagnare i giovani in quest’opera di 
discernimento è compito nostro, di 
tutta la Chiesa: «ogni cristiano do-
vrebbe poter sviluppare la capacità 
di ‘leggere dentro’ la vita e cogliere 
dove e a che cosa il Signore lo sta 
chiamando per essere continuato-



3

editor ia leDiscernere, vegliare, scegliere

VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

re della sua missione» (Francesco, Messaggio per la 55a Giornata 
Mondiale di Preghiera per le Vocazioni, 3 dicembre 2017). 

Come si fa? Come imparare a scegliere in una cultura in cui 
spazio e tempo si sono contratti? Oggi tutto accade in contempora-
nea, qui ed ora; passato e futuro sembrano non esistere. Viviamo 
‘costretti’ nel momento presente, e al tempo stesso siamo intercon-
nessi con il mondo. Tutto è contemporaneo e com-presente. Perché 
scegliere in questo contesto? Non serve, tutto è sempre possibile e 
– anche se illusoriamente – reversibile (Ciotti). 

Ci troviamo continuamente davanti a situazioni, eventi, rela-
zioni e non riusciamo a capire esattamente, non troviamo rispo-
ste, non abbiamo chiarezza. È qui che occorre fare discernimento, 
quell’esercizio che ci permette di trovare un senso agli eventi di-
sparati e frammentati della nostra esistenza; si tratta di imparare 
a guardare, scoprire che cosa accade per decidere, dopo, che cosa 
farne (Piccolo). 

La Parola insegna che il cammino dell’uomo può iniziare solo 
quando egli prende contatto con la propria verità che comporta la 
conoscenza delle proprie potenzialità e anche dei propri limiti. Solo 
quando ci si lascia intercettare dalla Voce che chiama estraendo dal-
la tana delle paure e delle paralisi interiori e si ammette di essersi 
smarriti si può davvero avanzare (Manes).

Entriamo nell’arte del discernimento spirituale diventando sem-
pre più familiari dello Spirito nella nostra vita, gustandone la pre-
senza, riconoscendone la voce, imparandone i tratti, i modi, i gesti, 
le correzioni, gli inviti, l’incoraggiamento a farci prossimi gli uni gli 
altri. Dilatentur spatia caritatis! Allarghiamo gli spazi della carità 
della preghiera, allarghiamo lo spazio della carità del nostro sguardo 
interiore. Allarghiamo il cuore alla discretio e consideriamo quanto 
la carità di Dio ci prevenga, ci guidi, ci sostenga, ci illumini (Mete). 



4 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

DISCERNIMENTO: 
un orizzonte e tre movimenti  
	 fondamentali

Luciano Luppi

Parroco e Docente di teologia spirituale all’Istituto Teologico dell’Emilia Romagna.

doss ier

1. “La questione” posta dal prossimo Sinodo

Ritengo che occorra percepire il messaggio sotteso al tema del 
Sinodo. Non si parlerà – come nei sinodi più recenti – dell’Eucari-
stia o della Parola di Dio nella vita e nella missione della Chiesa, e 
nemmeno dell’evangelizzazione o delle vocazioni paradigmatiche 
all’interno del popolo di Dio (presbiteri, laici, consacrati). Scegliere 
di parlare dei giovani vuol dire parlare del futuro, della sfida vitale 
per la Chiesa di trasmettere la fede e accompagnare le persone a 
farne il criterio fondante e ispirativo delle scelte di vita.(abstract)

 La Chiesa si sta dunque interrogando su qualcosa di decisivo. 
Potremmo dire - prendendo a prestito il titolo della famosa lettera 
pastorale del card. Suhard, arcivescovo di Parigi - Essor ou agonie de 

l’Église? E cioè: siamo di fronte all’agonia della Chiesa o all’alba di 
una nuova primavera ecclesiale? In effetti la capacità di trasmettere 
la fede non è una questione, ma “la” questione decisiva: siamo in 
grado di trasmettere la fede alle nuove generazioni? E il segno di 
una fede autentica e matura non è forse la capacità di scelte di vita 
evangelica, di profezia cristiana? 

2. Carenza di educatori e formatori?

La sintesi delle risposte ai questionari in preparazione al Sinodo 
presentata dalla Conferenza Episcopale Italiana, riporta alcuni dati 
che da soli mostrano quanto sia urgente la sfida e grande la posta in 



5VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ierDiscernimento

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

gioco. Nel nostro Paese, infatti, le nascite sono al minimo storico, i 
matrimoni sempre meno numerosi e si compiono ad un’età sempre 
più avanzata – 35 anni gli uomini, 32 le donne (si parla di primo 
matrimonio che sia civile o religioso). Sempre meno donne diven-
tano madri. I giovani disoccupati dai 15 ai 29 anni sono 1.082.000, 
quasi il 12%. Circa il 24,3 % - ossia 2.220.000 giovani – i NEET, 
cioè giovani che non lavorano, non studiano, né fanno corsi di for-
mazione.

E in quella stessa sintesi delle risposte al questionario della CEI si 
afferma esplicitamente: «Un dato che emerge è la carenza di educa-
tori e di formatori che si impegnino non solo nella pastorale giova-
nile, ma con competenza nella direzione spirituale». A questo grido 
d’allarme il nostro seminario vuole dare una risposta concreta e 
qualificata, convinti della preziosità e della insostituibilità di educa-
tori e formatori che, impegnandosi con competenza nella direzione 
spirituale, siano in grado di accompagnare la crescita nella fede del-
le nuove generazioni fino alle scelte di vita, da compiersi con quella 
chiarezza e serenità di cui parlava il Card. Martini. 

Fa piacere anzi vedere segnalata in quella stessa sintesi questo 
nostro seminario annuale, espressione di una concreta attenzione ai 
giovani, alla loro crescita nella fede e alle loro scelte di vita, per una 

Chiesa che non si sottrae alla sfida.

3. “La vostra carità cresca in conoscenza e nel sentire per 
discernere il meglio” (Fil 1,9-10)

Nel seminario, l’attenzione è sul tema del discernimento e alle 
sue dinamiche costitutive. 

C’è un testo dell’apostolo Paolo che rimarca significativamente 
l’importanza del discernimento. Rivolgendosi ai cristiani della co-
munità di Filippi scrive: «Rendo grazie al mio Dio ogni volta che mi 
ricordo di voi. (…) Sono persuaso che colui il quale ha iniziato in 
voi quest’opera buona, la porterà a compimento fino al giorno di 
Cristo Gesù. È giusto, del resto, che io provi questi sentimenti per 
tutti voi, perché vi porto nel cuore, (…) voi che con me siete tutti 
partecipi della grazia. Infatti Dio mi è testimone del vivo desiderio 
che nutro per tutti voi nell’amore di Cristo Gesù. E perciò prego 
che la vostra carità cresca sempre più in conoscenza e in pieno di-
scernimento, perché possiate distinguere ciò che è meglio ed essere 



6 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

Luciano Luppidoss ier

integri e irreprensibili per il giorno di Cristo, ricolmi di quel frutto 
di giustizia che si ottiene per mezzo di Gesù Cristo, a gloria e lode 
di Dio» (Fil 1,3-11). 

Un augurio, quello dell’apostolo, che si fa preghiera perché noi 
e i giovani che accompagniamo non ci limitiamo a un cristianesimo 
mediocre ma teniamo sempre viva la tensione verso ciò che è me-
glio. Ma che cosa fa davvero la differenza e fa sbocciare il profumo 
della profezia? Per san Paolo – ed è questo il dono che chiede con 
tutto il cuore a Dio – ciò che fa la differenza è una carità sempre più 
ricca di conoscenza e – letteralmente – di “quel sentire” che permet-
te di discernere sempre il meglio (cf Fil 1,9-10). Il dono dunque di 
un “sentire” secondo Cristo, sintonizzati con la sua carità: questa è 
la grande scommessa. L’attenzione a ciò che sentiamo, che si muove 
dentro di noi, per sviluppare una nuova sensibilità spirituale, fare 
nostro lo stesso “sentire di Cristo”, che poco alla volta dà forma alla 
nostra vita, perché ci aiuta a riconoscere il vero bene per noi e ciò 
che fa fiorire la nostra vita. 

4. Discernimento: dinamiche di vita per accogliere una 
promessa

Ritroviamo qui il senso delle consegne che caratterizzano il se-
minario, innanzitutto l’orizzonte posto dalla domanda fondamen-
tale «cosa devo fare per avere la vita eterna?» e il gesto di Gesù che 
«fissatolo lo amò» (Mc 10,17.21). Noi non possiamo accompagnare 
nessuno se non abbiamo mai incontrato questo sguardo che ab-
braccia tutta la nostra vita così com’è e vi attesta una promessa. 
Quale promessa? Uno potrebbe dire: “il centuplo…” per chi ha “la-
sciato tutto…” (Mc 10,28-30). Ma la promessa innanzitutto è quella 
che Gesù lascia intravedere quando - dicendo “Va’, vendi quello 
che hai e dallo ai poveri” (Mc 10,21) - annuncia la rivoluzione del 
Regno di Dio, di cui i primi beneficiari sono quelli che non contano 
niente. In effetti la direzione spirituale nasce proprio dal desiderio 
che ciascuno di noi ritrovi e si senta a servizio di questo sguardo e 
di questa promessa verso tutti, a cominciare dai poveri. 

Da qui il senso programmatico dei verbi proposti nel documento 
in preparazione al Sinodo, individuati come dinamiche costitutive 
del discernimento. Innanzitutto “scendi nel cuore”. Non possiamo ac-
quisire questa capacità di sentire la voce dello Spirito, che ci muove 



7VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ierDiscernimento

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

a riconoscere la presenza e la volontà del Signore, senza scendere 
nel cuore, come un movimento da vivere costantemente, come uno 
stile della nostra vita. 

“Usa la testa”, nel senso che siamo invitati non solo a fare atten-
zione a ciò che si muove dentro di noi, ci piaccia o non ci piaccia, ci 
esalti o ci inquieti, ma a interrogarci: «Signore, in quello che provo 
dentro di me, cosa mi stai dicendo? Dove mi vuoi condurre?». È  

importante imparare a leggere quello che 
si muove dentro, Dio ci parla con tutto, an-
che con i sentimenti e i desideri che ci fanno 
arrossire, anzi spesso è proprio con ciò che 
noi moralmente giudicheremmo impulsi o 
moti negativi del cuore che il Signore ci par-
la, non nel senso che dobbiamo assecondar-

li, ma che questi moti dell’anima ci permettono di cogliere come ci 
stiamo situando nella concretezza della nostra vita… Usare la testa è 
mettersi a confronto con la Parola di Dio, ma lasciandola risuonare 
davvero dentro di noi. 

E poi decidersi: “abita la vita” alla maniera di Gesù, riconoscendo 
che la vocazione personale ha una sua inconfondibile specificità, 
ma per riconoscerla e viverla occorre che la dinamica vocazionale 

accompagni tutta l’esistenza.

5. Dio c’è e anch’io sono un salvato

Nello sviluppo di questo sentire che abilita al discernimento, due 
cose diventano particolarmente importanti da chiedere al Signore. 
La prima è la grazia di sentire che Dio c’è ed è Dio. Se ci mettiamo ac-
canto a un giovane è perché crediamo che Dio c’è e la sua presenza è 
decisiva. Il rischio contemporaneo è di vivere una vita cristiana in cui 
Dio non significa più niente, e quando anche rimane un vago riferi-
mento alla figura di Gesù Cristo, la sua persona è però svuotata della 
sua divinità e quindi non gioca alcun ruolo decisivo. La stessa vita della 
Chiesa finisce per essere vissuta in una chiave puramente umana. 

Cambia tutto, invece, se credo che Dio c’è, che è già all’opera 
nella vita delle persone e chiede di mettersi accanto, per testimo-
niare la sua presenza fedele e il suo sguardo carico di una promessa 
di vita piena.

L’altro dono da chiedere, come fondamentale per un autenti-

È  importante imparare  
a leggere quello che si muove 
dentro, Dio ci parla con tutto, 

anche con i sentimenti  
e i desideri



8 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

Luciano Luppidoss ier

co sentire spirituale che apre al discernimento, è il riconoscersi e 
sentirsi dei salvati, dei perdonati, dei graziati. Solo così ci si può 
accostare in maniera autentica agli altri, senza pretese e senza giu-
dizi, come chi ha incontrato Cristo e in Lui si sente gratuitamente 

salvato, redento, graziato.

6. Il servizio di accompagnamento come “uscita da sé”

Papa Francesco ricorre spesso, soprattutto per i giovani, all’im-
magine di Abramo: “esci dalla tua terra e va’” (cf Gen 12,1): uscire 
da se stessi per aprirsi al disegno di Dio, alla sua promessa per i 
poveri, a una vera fioritura e creatività. Anche il nostro servizio di 
accompagnamento può essere visto come un luogo privilegiato in 
cui il Signore ci chiama ad uscire, a convertirci, a maturarci. 

Ecco allora le persone che incontro: proprio perché c’è Gesù, c’è 
una vocazione per tutti, anzi Lui è la vocazione inscritta in noi. La 
nostra vita si manifesta quindi costitutivamente vocazionale: qual-
cuno ci interpella, ci invita a metterla in gioco dentro un disegno 
più grande. 

Se ho questa certezza e faccio mio questo sguardo del Signo-
re sulle persone che incontro, allora non c’è nessuno che io possa 
considerare irrimediabilmente fallito, nessuno per cui possa pensa-
re che adesso Dio nella sua vita non agisca più, che per lui non ci sia 
più alcuna promessa.

Per questo “scendi nel cuore”: quando ascolti una persona doman-
dati innanzi tutto cosa si sta muovendo dentro di te, perché que-

sta persona possa incontrare Gesù nel-
la sua storia e non essere imprigionata 
nella tua storia. Lo “scendere” significa 
fare attenzione a cosa si sta provando 
accompagnando un fratello, per poter 
accogliere veramente la storia dell’altro 
nella sua originalità e farla incontrare 
con la storia di Gesù.

Poi l’altro movimento “usa la testa”: 
è fondamentale che nel colloquio, nel dialogo personale, pur con 
tutta l’attenzione all’umano della persona accompagnata, si respiri 
questo senso della presenza del Signore che sta agendo, aiutando a 
riconoscerne la presenza e gli appelli. 

“Scendere” significa fare 
attenzione a cosa si sta 

provando accompagnando un 
fratello, per poter accogliere 

veramente la storia dell’altro 
nella sua originalità e farla 

incontrare con la storia di Gesù.



9VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ierDiscernimento

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Poi bisogna decidersi: “abita la vita”. “Abita la vita” è creare quel 
clima di libertà senza il quale non possono nascere scelte davvero 
autentiche. I giovani di oggi si chiudono se avvertono che chi li ac-
compagna non custodisce e non promuove questo clima di profon-
da libertà, al contrario si aprono con coraggio se sono accompagnati 
a vedere il Signore che è all’opera nella loro vita e ad aprirsi alla 
creatività che il Signore ha pensato per loro. Atteggiamenti direttivi 
e ricatti affettivi finirebbero per ingabbiarli, e questo non li farebbe 
crescere, ma forse alimenterebbe solo tendenze immature di delega 
delle proprie scelte. 

Ma questo respiro di libertà non va dato per scontato: «Signore, 
io abito la vita davvero con la tua profezia? O in fondo vivo come 
chi ha smesso di prestare ascolto ai tuoi appelli il giorno della pro-
fessione o dell’ordinazione?». E’ indubbio che tutto ciò lo si respira 

immediatamente e incide nel rapporto di accompagnamento.

7. Nella catena dei testimoni

Ma se ci è chiesto di accompagnare altri, è perché sul nostro 
cammino abbiamo incontrato qualcuno che ci ha fatto sperimen-
tare lo sguardo pieno di promessa di Gesù, ci ha aiutato a leggerci 
dentro, a sentire questo respiro di libertà di Dio sulla nostra vita, 
ma anche il gusto di cominciare a mettersi in gioco. Ciascuno di 
noi è chiamato a fare memoria grata di questi incontri, di tutti quei 
volti che hanno segnato la sua vita e a chiedere la carità piena di 
conoscenza e di quel sentire per poter discernere sempre il meglio 
ed essere a nostra volta capaci di passare efficacemente il testimone 
nella trasmissione della fede.



10 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

FEDE e  
	 discernimento vocazionale

Rosalba Manes

Biblista, Docente di Sacra Scrittura presso la Pontificia Università Gregoriana, Roma.

C
onoscere la volontà Dio, comportarsi in maniera degna del 
Signore, portare frutto e nutrire la gioia di esser stati resi 
partecipi della sorte dei santi nella luce (cf. Col 1,9-12) sono le 

gemme preziose di ogni vocazione, il destino di ogni battezzato, l’at-
mosfera della santità che ognuno può gustare quando permette alla 
Parola di verità di soffiare sulle proprie inconsistenze e far ardere 
il cuore attirandolo verso una rinnovata comunione con il Signore 
Risorto. La divina Parola è impregnata di pedagogia e insegna a chi 
sa ospitarla che la vita è un viaggio, un itinerario di maturazione, 
un passaggio dal vivere per se stessi al farsi dono, dal pensare che 
vivere sia solo rispondere a dei bisogni al comprendere che vivere 
è soprattutto tessere capolavori di relazione fatti di alleanza, cura e 
custodia.

1. La vita come itinerario pasquale

La Parola insegna che il cammino dell’uomo può iniziare solo 
quando egli prende contatto con la pro-
pria verità che comporta la conoscen-
za delle proprie potenzialità e anche dei 
propri limiti. Solo quando ci si lascia in-
tercettare dalla Voce che chiama estraen-
do dalla tana delle paure e delle paralisi 

interiori e si ammette di essersi smarriti si può davvero avanzare.

La Parola insegna che il 
cammino dell’uomo può iniziare 
solo quando egli prende contatto 

con la propria verità



11VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Fede e discernimento

Come il cammino dell’esodo insegna al popolo a fidarsi della Pa-
rola di Dio che libera da ogni schiavitù esteriore ed interiore, così il 
discepolato neotestamentario è il viaggio che il credente intraprende per 
imparare a fidarsi della Parola del Maestro che dall’ormai del limite 
umano conduce all’oltre dell’infinito possibile di Dio. Questo itinera-
rio pasquale è un cammino di maturazione che si snoda in quattro 
tappe, procedendo di fede in fede: il catecumenato; l’illuminazione; l’e-
vangelizzazione e la maturità o presbiterato cristiano. Attraverso queste 
tappe la persona realizza una crescita graduale che la immette nella 
pienezza della sua vocazione, conferendo significato alla sua storia e 
rendendola strumento di irradiazione di senso per gli altri.

2. L’arte del discernimento

A questa crescita si perviene mediante il discernimento che è la 
pratica spirituale che cerca di comprendere cosa Dio dice nei segni della 
vita quotidiana, la disciplina regolare dell’ascolto per realizzare la 
nostra chiamata e missione, una comprensione che accade all’in-
terno di una relazione filiale. Il discernimento si fa in dialogo con il 
Signore e comincia con la preghiera, dove si impara a sintonizzare il 
proprio cuore con il cuore di Dio e a vedere il mondo con gli occhi 
di Dio. Per vedere con gli occhi di Dio occorre una prima tappa di 
purificazione per permettere alla «luce vera» (Gv 1,9) di riscaldare, 
illuminare, portare via le impurità per approdare al discernimento, 
per conoscere cioè se stessi in Dio, conoscere il proprio peccato, 
come Dio redime nel peccato e dal peccato, e riconoscere la sua 
presenza nella propria storia personale. Segue poi la tappa in cui il 
discernimento diventa vero e proprio habitus.

Il discernimento dunque permette di passare dall’identità di 
schiavi a quella di figli per entrare nella vera libertà. È questa la sfida 
della pericope evangelica di Mc 10,17-221, dove si racconta l’incontro 
di Gesù con l’uomo ricco e dove appaiono alcune tappe salienti del 
cammino del discernimento che gettano luce sulla verità dell’essere 
umano chiamato ad affrancarsi dalle catene che gli impediscono di 
diventare libero.

1   Per le varie interpretazioni del testo cf. V. Fusco, Povertà e sequela. La pericope sinottica 
della chiamata del ricco (Mc. 10,17-31 parr.), Paideia, Brescia 1991, 18-37.



12 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier Rosalba Manes

3. Incontrare il Maestro

Siamo nella seconda parte del vangelo di Marco (Mc 8,31–16,8), 
subito dopo la confessione di Pietro a Cesarea di Filippo, dove Gesù 
fa tre inauditi annunci pasquali che rivelano la sua identità di Mes-
sia-servo sofferente e glorioso e dove rivela l’identità del discepolo. 
È in questo contesto che Gesù incontra un uomo ricco e l’incontro 
con lui assume un valore emblematico nella spiegazione che fa ai 
suoi discepoli, quasi fosse una sorta di parabola. Al centro vi è Gesù 
con il suo interlocutore il cui identikit si evince da una lettura poli-
fonica dei Vangeli2.

Gesù e quest’uomo s’incontrano sulla via, segno che sono en-
trambi in cammino. Il desiderio dell’incontro con Gesù è forte se 
l’uomo corre e s’inginocchia davanti a lui (come il lebbroso in Mc 
1,40), usando l’appellativo «maestro buono» che esprime familiari-
tà e dice che l’uomo si relaziona a Gesù come un discepolo. L’uomo 
indirizza al Maestro un grande interrogativo relativo al tema della 
vita eterna e manifesta una conoscenza e una pratica della legge 
mosaica che hanno radici remote: «sin dalla giovinezza». L’incontro 
dunque presenta delle premesse che fanno sperare nell’approdo ad 
un serio cammino di sequela.

4. Un cuore in ricerca

Sono tante le domande che si agitano nel cuore umano e sono 
importanti per conoscerlo a fondo. Il cuore fissa la sua residenza lad-

dove individua il «tesoro» (Mt 6,21), la 
realtà per la quale si è disposti a investire 
tutto. Individuare dove abita il cuore, che 
è l’atelier di scelte e decisioni, la dimora 
dei propri amori, significa capire che vita 
si desidera, come la si vuole investire e 

quale destinazione ci si prefigge, perché «la vita si comprende a par-
tire dalla sua mèta»3.

Il cuore dell’interlocutore di Gesù comprende che il Maestro ha 

2   In Mt 19,16-22 l’interlocutore di Gesù è un giovane. Lc 18,18-23 aggiunge che era un 
notabile, una persona con una posizione di spicco. Tutti e tre i sinottici sottolineano che è 
una persona religiosa che ha una buona conoscenza della Legge.

3   M.I. Rupnik, L’arte della vita. Il quotidiano nella bellezza, Lipa, Roma 2011, 19.

Individuare  
dove abita il cuore,  

significa capire  
che vita si desidera.



13VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Fede e discernimento

delle chiavi ermeneutiche importanti per imboccare la strada giusta 
ed evitare il deragliamento, per questo gli chiede: «Maestro buono, 
che cosa devo fare per avere in eredità la vita eterna?» (Mc 10,17). 
Nel suo cuore abita un desiderio di felicità e di pienezza. Come col-
marlo? L’uomo cerca qualcosa che abbia a che fare con l’eternità, 
che sia destinato a non passare. Ma questa domanda è solo l’inizio 
del cammino.

5. Volgersi verso il Padre

Rispondendo: «Perché mi chiami buono? Nessuno è buono, se 
non Dio solo» (v. 18), Gesù chiama Dio in causa e porta subito il suo 
interlocutore verso il Padre. È possibile rispondere alla domanda che 
cosa devo fare? solo se si è in grado di rispondere alla domanda preli-
minare di quale storia faccio parte? La domanda del giovane si proietta 
al futuro. È come la domanda che un figlio rivolge al padre. Nella 
cornice della festa di Pasqua è proprio a partire dalla domanda del 
figlio che sorge la parola paterna: «Quando tuo figlio… ti chiede-
rà…» (Es 13,14). Questa parola paterna conduce alla terra, concede 
un approdo.

La sottolineatura di Gesù «non ha come obiettivo solo quello di 
correggere la prospettiva dell’uomo, ma vuole ribadire l’importanza 
di mettere alla base di ogni azione l’esperienza della benevolenza di 
Dio» e «ha l’effetto di decentrare l’uomo dal suo “io”, per orientare la 
sua attenzione verso la benevolenza del Padre celeste»4. Gesù apre il 
suo interlocutore alla rivelazione non di un cosa ma di un chi. Il vero 
padre punta alla rivelazione di un Altro. Gesù prende sul serio l’a-
nelito che abita nel cuore di quest’uomo, ma offre una pedagogia 
interessante anche a chi è destinatario di questa pagina evangelica: lo 
apre ad uno stile che non è quello della risposta che contiene una so-
luzione immediata, ma quello del condurre l’altro alla relazione con 
Dio, passando dall’attesa di un cosa a un chi, da un dato da aggiungere 
al suo bagaglio di esperienza ad un incontro personale.

4   G. Perego (a cura di), Marco. Introduzione, traduzione e commento, San Paolo, Cinisello 
balsamo (MI) 2011, 210.



14 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier Rosalba Manes

6. Sin dalla giovinezza

Se Dio è buono, tutte le sue parole sono buone, comandamenti 
compresi. Gesù collega così il desiderio 
del suo interlocutore alla conoscenza dei 
comandamenti, che sono la base della 
vita sociale, il cuore dell’osservanza re-
ligiosa, la strada che porta alla vita: «Tu 

conosci i comandamenti: Non uccidere, non commettere adulterio, 
non rubare, non testimoniare il falso, non frodare, onora tuo padre 
e tua madre» (v. 19). I comandamenti cui Gesù fa riferimento non 
riguardano la relazione con Dio ma quella con il prossimo. Egli invi-
ta a volgersi al Dio buono per conoscere tutto ciò che gli sta a cuore.

L’uomo dà a Gesù una pronta risposta: «Maestro, tutte queste 
cose le ho osservate fin dalla mia giovinezza» (v. 20). Questa cono-
scenza dei comandamenti è divenuta per lui osservanza, traduzio-
ne pratica nella vita. L’interlocutore di Gesù dice di aver osservato 
«tutte queste cose» sin dalla sua più tenera età. Si avverte la fierezza 
di un pio giudeo che vive il codice di santità. Il male sembra assente 
dalla sua vita. Non c’è trasgressione, eppure manca ancora qualco-
sa. Occorre entrare in una nuova relazione, in una nuova alleanza.

7. La forza dello sguardo generativo

Come reagisce Gesù? Con uno sguardo: «Allora Gesù fissò lo 
sguardo su di lui, lo amò» (v. 21a). Il verbo emblépo significa «fissare 
lo sguardo» come per raggiungere l’altro nella sua realtà. Lo sguar-
do che Gesù pone su quell’uomo non è un vedere qualunque, ma 
un vedere dotato di una particolare coloritura espressa dal verbo 
agapáo, «amare». Quello sguardo si colma di tenerezza, di un’in-
tensità tale di amore che cerca di avvolgere il suo interlocutore e di 
coinvolgerlo in un’esperienza concreta di benevolenza. Gesù desi-
dera che questa persona si senta profondamente amata. In nessun 
altro luogo del vangelo egli è soggetto del medesimo verbo. Siamo 
davanti ad un momento straordinario che può davvero stravolgere 
l’esistenza di un uomo e fargli iniziare un nuovo corso.

Gesù non aggiunge nient’altro ai comandamenti che questo pa-
thos, questo afflato sensibile che può accendere il cuore e dilatarlo. 
Con quello sguardo d’amore Gesù vuole rivestire quest’uomo della 
sua identità di figlio amato, quell’identità che emerge nel mistero 

Se Dio è buono, tutte le 
sue parole sono buone, 

comandamenti compresi.



15VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Fede e discernimento

Con il suo sguardo carico  
di promessa, Gesù insegna 

 che la fede non è una  
morale ma l’esperienza  
di un amore personale

del suo battesimo quando, in piena solidarietà con i peccatori, entra 
nelle acque del Giordano. A quel punto, ogni evangelista registra 
una teofania, una manifestazione trinitaria, e consegna la verità 
dell’identità del Cristo non per bocca di un uomo ma dal Padre stes-
so: «Tu sei il figlio mio l’amato» (Mc 1,9; Mt 3,17; Lc 3,22).

Attraverso uno sguardo d’amore diffusivo, Cristo vuole comu-
nicare la sua stessa identità a quest’uomo perché è da uno sguardo 
che ognuno nasce o può rinascere. Attraverso uno sguardo d’amore 
Gesù riconsegna al giovane la benedizione dell’origine per proiet-
tarlo verso il futuro5. Quest’attesa dello sguardo carico d’amore che 
cerca di irradiare la speranza del futuro comunicando la benedizio-
ne dell’origine è uno sguardo che si fa generativo e può portare alla 
rinascita6. È lo sguardo dei padri e delle madri nello Spirito che sono 
testimoni della vita in Cristo disposti ad assumere la vita dei giova-
ni nel loro cuore, ad affrontare il combattimento spirituale al loro 
fianco, ad insegnare con il loro esempio a non occupare il centro 
della scena con i propri bisogni e ad accogliere il progetto di Dio.

Con il suo sguardo carico di promessa, 
Gesù insegna che la fede non è una morale 
ma l’esperienza di un amore personale, che è 
il punto fermo, il sostegno di tutta l’esistenza. 
Per questo il suo sguardo fa di quell’uomo il 
luogo della rivelazione del progetto d’amore di Dio.

8. Entrare nella vera libertà

Con il suo sguardo benevolo Gesù diviene padre per il suo in-
terlocutore, si fa immagine del futuro e lo invita a nascere alla sua 
identità di figlio con un’ispirazione che viene dallo Spirito, dall’a-
more, che non si impone ma suona come una proposta: «“Una cosa 
sola ti manca: va’, vendi quello che hai e dallo ai poveri, e avrai un 

5   «Ogni uomo può sperare perché è atteso nello sguardo di un altro. Non control-
lato, non divorato» (A. D’Avenia, «Una parola da salvare: futuro», Il fatto quotidiano, 
06.09.2013).

6   Nel Documento Preparatorio al Sinodo dei giovani viene citata la sapienza della chiesa 
d’Oriente, più precisamente i Discorsi di Filosseno di Mabbug, vescovo siriano del V seco-
lo, che parla di tre nascite: la nascita naturale; la nascita del battesimo quando si diventa 
figli di Dio per grazia e la terza nascita, quando avviene il passaggio «dal modo di vita 
corporale a quello spirituale».



16 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier Rosalba Manes

tesoro in cielo; e vieni! Seguimi!”. Ma a queste parole egli si fece 
scuro in volto e se ne andò rattristato; possedeva infatti molti beni» 
(vv. 21b.22).

Per la mentalità semita quando manca una cosa, non manca un 
dettaglio ma tutto. Ciò che manca lo si evince dalla reazione dell’uo-
mo all’invito di Gesù. L’uomo va via senza porsi alla sequela perché 
non vuole separarsi dai suoi molti beni. Sembra li possegga, mentre 
in realtà ne è posseduto. Ciò che manca è la capacità di donare, di 
perdere qualcosa per guadagnare tutto. Si comprende così che si pos-
siede veramente solo quello che si è disposti a perdere donandolo, 
come aveva detto Gesù ai suoi discepoli: «chi vuole salvare la propria 
vita, la perderà; ma chi perderà la propria vita per causa mia e del 
Vangelo, la salverà. Infatti quale vantaggio c’è che un uomo guadagni 
il mondo intero e perda la propria vita?» (Mc 8,35-36).

La tentazione sempre latente sta nell’illudersi che il proprio bene 
si moltiplichi in proporzione alla ricchezza di cui si dispone, che la 
vita dipenda dall’avere e che il proprio valore provenga dalla quan-
tità delle cose che si possiedono. La tentazione di individuare il va-
lore della propria vita sulla base di ciò che si possiede rappresenta 
uno sbarramento nel proprio itinerario pasquale. Gesù chiede al 
giovane di fare dei suoi beni non un idolo, ma un dono ai poveri per 
entrare nella vera libertà.

9. La forza attrattiva della chiamata

Dopo l’invito ad alleggerire il cuore e a diventare libero, Gesù 
rivolge all’uomo l’invito che ha rivolto a quanti costituiscono la sua 
nuova famiglia: «vieni! Seguimi!» (v. 21). È l’esperienza che può 
segnare l’inizio di una pagina nuova segnata dal tripudio della vita 
sulla morte. Essere chiamati infatti equivale a diventare intimi di 
Dio, lasciandosi espropriare, rinunciando a ogni rivalsa egoica per 
sposare la logica del dono.

Gesù elegge quest’uomo come ha fatto con i suoi discepoli i quali, 
pur essendo intenti a pescare, al suono della sua voce hanno subito la-
sciato tutto per seguirlo (cf. Mt 4,19-20.21-22; 9,9). Lasciare significa 
accantonare le priorità del momento, le attese degli altri sulla propria 
vita, l’attaccamento ai bisogni che rendono schiavi, per ridisegnare 
il proprio orizzonte e mettersi in gioco per uscire da sé e rendersi 
disponibili ad ascoltare la Voce che invoca l’ascolto e invita al dono.



17VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Fede e discernimento

10. La tristezza delle catene

Dinanzi alle parole di Gesù l’uomo «si fece scuro in volto e se 
ne andò rattristato; possedeva infatti molti beni» (v. 22). L’incontro 
si conclude con un volto che non è nuovo nella Scrittura, ma ap-
pare già in Gen 4,5, quello di Caino, il volto di chi è uscito dal suo 
posto, dalla sua vocazione. Sorprendentemente, nonostante la cura 
pedagogica di Cristo, l’uomo ricco non diventa un discepolo, non si 
lascia raggiungere interiormente per essere liberato dalle sue cate-
ne. Il passo leggero dell’inizio si fa trascinato e lo spinge a cambiare 
direzione, lontano da Gesù.

L’abilità narrativa di Marco descrive qui uno dei più radicali 
cambiamenti del vangelo con grande finezza psicologica. Cosa ha 
causato questo fallimento della sequela? Con la sua domanda l’uo-
mo ricco si era proiettato verso il futuro definitivo, fatto di orizzonti 
non limitati e passeggeri, ma ampi e profondi. Questo sguardo al 
futuro però trova un ostacolo, la ricchezza, che diventa «una pe-
ricolosa interferenza con una sequela radicale e incondizionata»7.

Il brano evangelico si conclude con una parola di Gesù che non 
viene accolta e con il fallimento dell’incontro. Sembra che l’uomo 
fallisca come discepolo e che anche Gesù fallisca come Maestro8. La 
Scrittura ci ricorda in tal modo che tra la parola che ci raggiunge 
e l’adesione ad essa c’è lo spazio della nostra libertà, il cammino 
dell’abbandono a Dio, dello spogliarsi dagli attaccamenti.

La mancata sequela dell’uomo ricco dà vita a una riflessione che 
Gesù fa ai suoi discepoli sulle ricchezze come intralcio alla salvez-
za (cf. Mc 10,23-27). I discepoli restano impressionati dall’esito di 
questo incontro: se abbandonare le ricchezze è la condizione per 
entrare nel Regno di Dio, chi mai potrà essere salvato?

11. La moltiplicazione e la grazia di un nuovo inizio

Gesù s’indirizza ai discepoli chiamandoli «figli», titolo con cui 

7   A. Guida, Vangelo secondo Marco. Traduzione e commento, in R. Virgili (a cura di), I Vangeli 
tradotti e commentati da quattro bibliste, Ancora, Milano 2015, 648.

8   Nella Bibbia vi sono tante vocazioni mancate: Lot è un patriarca mancato; Sansone, 
un giudice mancato; Saul, un re mancato; Giona, un profeta mancato; Giuda, un disce-
polo mancato (cf. W. Vogels, I falliti della Bibbia. Storie bibliche di insuccesso per imparare a 
vincere, San Paolo, Cinisello Balsamo 2008). In Mc 10,17-22 troviamo un figlio spirituale 
mancato, un uomo che fa fatica a lasciarsi rigenerare.



18 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier Rosalba Manes

vuole rigenerarli ad una vita che non si fonda sulle cose ma sul 
primato di Dio, e invita loro a comprendere che la salvezza non è 
opera umana, ma divina; non è un fare ma un lasciarsi fare: «Im-
possibile agli uomini, ma non a Dio! Perché tutto è possibile a Dio» 
(v. 27). È Dio che opera la trasformazione, che dà la spinta verso il 
futuro, che dà fecondità alla fede e fa della ricchezza uno strumento 
di condivisione e di carità.

A questo punto entra in scena Pietro che ricorda a Gesù di aver 
lasciato tutto per seguirlo (v. 28). Se Pietro lo sottolinea, in fondo in 
fondo, non ha ancora lasciato tutto e fa i calcoli. Egli è l’esempio di 
chi ha conosciuto la dimensione della totalità ma fa fatica a restare 
fedele alla logica del dono. Per questo il Signore lo apre al senso 
della moltiplicazione che accade quando la propria vita è immersa 
in Dio e ha Gesù come fondamento. C’è una promessa per chi lascia 
le sicurezze asfittiche: il centuplo, cioè la grazia della moltiplicazione 
dei legami, e la vita eterna che l’uomo ricco desiderava (vv. 29-30).

La presenza di Pietro, a conclusione di questo incontro degene-
rato in una sorta di blackout relazionale, non è casuale. Nei Vangeli 
egli è testimone del fatto che lo smarrimento e l’abbandono della 
sequela non sono l’ultima parola. Così forse anche per l’uomo ricco 
e anche per noi. Dopo il rinnegamento, Pietro torna a pescare e 
con lui anche gli altri ma non prende nulla (cf. Gv 21,5). La notte 
è segnata dall’improduttività, ma segue l’alba e accade un incon-
tro. Gesù si avvicina ai suoi che non lo riconoscono e interviene 
con una parola di comando: «Gettate la rete dalla parte destra del-
la barca e troverete» (Gv 21,6). È la consegna della parola oltre a 
chi vorrebbe adagiarsi sull’ormai, parola del ripiegamento e dell’au-
togiustificazione. Questa parola feconda viene accolta e l’effetto è 
l’abbondanza, la moltiplicazione. «È il Signore!»: dice il discepolo 
che non ha mai smesso di sentirsi amato, che sa discernere e vedere 
la firma del Maestro in ciò che sta accadendo.

Dopo il riconoscimento, Gesù prepara da mangiare ai suoi attra-
verso una liturgia di ospitalità e di premura. È il barbecue del Risorto 
che non solo rivitalizza la loro fede nella sua Parola, ma si occupa 
concretamente della loro vita nutrendoli: «venite a mangiare» (Gv 
21,12). Da questo pasto riparte il viaggio dei suoi, soprattutto quello 
di Pietro. A lui infatti Gesù dice: Mi ami? La risposta del discepolo 
alla domanda del Maestro – Tu sai che ti voglio bene – è la verità che 



19VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Fede e discernimento

Con Pietro impariamo  
anche noi a fare i conti con 

i nostri limiti ed aprirci alla 
grazia dell’incontro con  

Cristo che forgia il cuore

può far ripartire il cammino: l’amore di Pietro non è ancora maturo 
per dare la vita. Gesù gli dice: «Seguimi» e inizia una fase nuova del 
discepolato. Pietro non si basa più sulle sue forze e il suo entusia-
smo, ma sull’alleanza nuova offertagli dal Risorto che gli permette-
rà di diventare pastore fino al dono del suo sangue che sarà seme di 

nuovi cristiani9.
Con Pietro impariamo anche noi a fare i 

conti con i nostri limiti ed aprirci alla grazia 
dell’incontro con Cristo che forgia il cuo-
re, lo impregna di amore e lo spinge a quel 
compimento che si realizza solo nel dono 
di sé. Allora anche per l’uomo ricco di ieri 

e di sempre c’è ancora speranza: per Dio sarà sempre possibile riac-
cendere in noi il desiderio di «partecipare alla sorte dei santi nella 
luce» (Col 1,12).

9   Cf. Tertulliano, Apologeticum 50,13.



20 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

Scendi nel CUORE 
Riconoscere emozioni
	 sentimenti e desideri
	
	 Gaetano Piccolo

Docente di Filosofia presso la Pontifica Università Gregoriana, Roma.

I PARTE

D
opo aver visto il film La grande bellezza di Paolo Sorren-
tino ho provato un notevole disagio. Un mio confratello 
con il quale ero andato al cinema, ha commentato la-

conicamente: «meno male che hai pagato tu?». Credo che questo 

disagio nasca dal fatto di trovarsi davanti a scene giustapposte che 

non hanno un filo apparente che le leghi. Tendenzialmente, invece, 

davanti alla realtà noi cerchiamo un senso, qualcosa che tenga in-

sieme i frammenti che ci accadono.

A distanza di tempo, tornando a riflettere su quel film, mi è bale-

nata l’idea che forse proprio non raccontando una storia, Sorrentino 

ha raccontato la storia dell’uomo contemporaneo, un uomo che si 

ritrova continuamente davanti a fatti apparentemente senza senso e 

incapace di legare le cose tra loro, provandone un profondo disagio.

Il sociologo Zygmunt Bauman ha proposto un’immagine simile 

parlando dell’uomo contemporaneo come colui che si trova davanti 

alle perle sciolte degli eventi della propria vita, senza trovare il filo 

che le lega tra loro per farne una collana.

1. Cos’è l’esercizio di discernimento

Il discernimento può essere definito come quell’esercizio ermeneu-

tico che ci consente di trovare un senso agli eventi disparati e frammentati 



21VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Scendi nel cuore

della nostra esistenza. Ci troviamo continua-
mente davanti a situazioni, eventi, relazio-
ni e percepiamo di mancare di qualcosa, 
non riusciamo a capire esattamente, non 
troviamo risposte, non abbiamo chiarezza.

È proprio questa mancanza che genera e 
mette in moto il discernimento. Il discerni-

mento quindi non può essere appiattito sulla questione della scelta, 
ma esso presuppone una consapevolezza di quello che c’è in noi, a 
partire proprio da questa mancanza. Per usare un’immagine, po-
tremmo dire che il discernimento presuppone la nostra interiorità 
come un setaccio. Attraverso il discernimento noi scopriamo anzi-
tutto che cosa c’è dentro di noi, ovvero cosa c’è dentro il setaccio, 
dopo decideremo cosa farne.

Il punto di partenza è quindi la consapevolezza di una mancan-
za di senso. Questa mancanza può essere riletta in termini positivi 
come desiderio. Intraprendiamo un percorso di discernimento per-
ché desideriamo trovare un risposta che non abbiamo.

Come dice la parola stessa de-siderio rimanda innanzitutto a un 
de- ovvero a una mancanza che ci costituisce. Ci portiamo sempre 
con noi un vuoto strutturale, una mancanza creaturale. Non pos-
sediamo la totale chiarezza sulle cose, ci manca sempre inevitabil-
mente un pezzo, ma paradossalmente è proprio questa mancanza 
che ci mette in moto, ci spinge a cercare, in altre parole ci fa vivere. 
Se non percepissimo più questa mancanza, saremmo morti!

2. Gesù Maestro di discernimento

Del resto è Gesù stesso che accompagna i discepoli e le perso-
ne che incontra in questo cammino di consapevolezza del proprio 
desiderio, necessario perché possa partire la vita spirituale. Anzi, 
il vangelo di Giovanni potrebbe essere riletto come un’educazione 
del desiderio: nel primo capitolo, Gesù si volge verso i discepoli che 
lo seguono e chiede loro «che cercate?» (Gv 1,38), cosa desiderate, 
cosa vi manca. Nel secondo capitolo manca il vino a Cana (cf Gv 
2,1-12), a questa coppia manca ciò che serve per fare festa nella 
loro vita. Nel quarto capitolo non manca solo l’acqua, ma Gesù por-
ta la donna samaritana a scoprire pian piano ciò che le manca ve-
ramente, un uomo da cui sentirsi veramente amata, lo sposo vero, 

Il discernimento può essere 
definito come quell’esercizio 
ermeneutico che ci consente  

di trovare un senso agli  
eventi disparati e frammentati 

della nostra esistenza.



22 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier Gaetano Piccolo

Gesù che le parla (cf Gv 4,5-29). E poi nel capitolo sei le folle cer-
cano il pane per continuare il loro cammino (cf Gv 6,1-14)… fino 
al capitolo 21 dove Gesù risorto chiede ai discepoli che sono andati 
a pescare: «avete qualcosa da mangiare?» e i discepoli non possono 
rispondere altro che «non abbiamo preso nulla», mettiamo davanti 
a te la nostra mancanza. Ed è ancora Gesù a donare loro quello che 
serve (cf Gv 21,1-12).

3. Il discernimento nasce dal desiderio...

Facciamo fatica a guardare in faccia il nostro desiderio perché 
significa riconosce questo vuoto, fare i conti con la nostra imperfe-
zione e il nostro limite. Ma anche nell’accompagnamento non può 
che essere questo il punto di partenza: cosa stai cercando? Solo da 
questa domanda può nascere un percorso di discernimento.

Ma la parola de-siderio ha anche 
un’altra parte: sidus-sideris, che significa 
stella. È proprio questa mancanza che 
diventa anche direzione. La mancanza 
svela la strada su cui incamminarsi. Cer-

to, le stelle possono essere viste solo di notte, ovvero in un momen-
to di oscurità. I desideri emergono quando le cose non sono chiare. 
Chi infatti pretende di avere tutto chiaro o di controllare tutto, non 
lascerà mai spazio al desiderio e non intraprenderà mai un cammi-
no di discernimento.

Un’immagine di questa capacità di cercare nella notte ci è offerta 
dalla figura dei magi nel Vangelo di Matteo (cf Mt 2,1-11): i magi 
lasciano le terre delle loro sicurezze per mettersi a cercare quello 
che desiderano. Provano gioia mentre seguono la stella, cioè il loro 
desiderio, ma prima ancora di aver trovato quello che cercano. E 
per cercare sono pronti a inoltrarsi anche in territori che non cono-
scono e che possono essere pericolosi.

Giocando ancora sulle parole, potremmo dire che quando nella 
nostra vita non ci sono desideri da seguire, la nostra vita diventa un 
dis-astro, una mancanza di stelle.

4. ... coinvolge la nostra affettività

Se il discernimento parte dal desiderio vuol dire che coinvol-
ge il nostro mondo affettivo. Se da un lato, questo può rendere il 

La parola desiderio ha anche  
un’altra parte: sidus-sideris,  

che significa stella



23VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Scendi nel cuore

discernimento appetibile nella cultura di oggi, in cui le persone, e 
soprattutto i giovani, sentono l’esigenza di comunicare la loro affet-
tività, dall’altro parte questo è un elemento che rende complicato 
il discernimento, a causa del nostro analfabetismo affettivo, cioè la 
nostra fatica a dare un nome a quello che si muove dentro di noi.

Abbiamo bisogno quindi di scende nel nostro setaccio e provare 
a vedere che cosa c’è. Il nostro corpo è il nostro punto di partenza: 
è nella nostra fisicità che si trova tutto quello che si muove in noi e 
che diventa oggetto del discernimento.

Il nostro corpo è innanzitutto costantemente stimolato in molti 
modi e il nostro corpo reagisce. Chiamo queste reazioni immediate 
e automatiche, in cui non c’è una componente cognitiva, emozioni. 
Le emozioni sono pubbliche: possono essere viste a causa delle loro 
manifestazioni somatiche o possono essere rilevate da tutti guar-
dando i risultati della risonanza magnetica del mio cervello.

5. ...interpella i nostri pensieri
Talvolta però noi cominciamo a pensare su quello che proviamo. 

Nascono così i sentimenti, che dunque sono generati dai nostri pen-
sieri, opinioni, interpretazioni. Per questo i sentimenti sono privati, 
sono solo nostri e sono l’oggetto del nostro discernimento. Sen-
timenti e pensieri sono dunque sempre connessi: un sentimento 
svela che c’è un pensiero in atto di cui magari non siamo neanche 
pienamente consapevoli, così come un pensiero ha necessariamen-
te un colore e genera un sentimento. Dovremmo perfino evitare di 
usare due termini distinti e provare a introdurre un unico termine 
che esprime l’indissolubile unità di pensiero e sentimento, potrem-
mo parlare per esempio di pensimento.

Possiamo dunque individuare un primo livello di discernimento, 
in cui proviamo a riconoscere i pensieri che stanno dietro i nostri 
sentimenti. Prendiamo il caso per esempio che Mario debba soste-
nere un esame importante e che provi paura. Se Mario si chiedesse 
quale pensiero c’è dietro quella paura potrebbe scoprire forse che 
sta pensando «non ce la farò mai, non ho le capacità…», oppure 
la paura potrebbe evidenziare che Mario sta pensando «accidenti, 
ho l’esame tra una settimana e non ho ancora letto le ultime 100 
pagine!». Nel primo caso la paura evidenzia un pensiero non utile, 
anzi dannoso e bloccante, sarebbe meglio perciò che Mario lasciasse 



24 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier Gaetano Piccolo

perdere quel pensiero. Nel secondo caso, il pensiero è utile e può 
spingere Mario a darsi da fare.

Analogamente sul piano spirituale ci chiediamo se dietro un sen-
timento ci sia un pensiero che viene da quello che Ignazio di Loyola 
chiama lo spirito buono o dallo spirito cattivo. Mettiamo il caso che 
Mario sia un novizio a cui il maestro vuole affidare un incarico, Ma-
rio sente dentro di sé un disagio perché è consapevole di non avere 
le competenze per rispondere a quella richiesta, ma d’altra parte 
non vuole dare l’impressione di non essere disponibile, vive perciò 
un conflitto tra due pensieri: «voglio riconoscere con onestà che il 
padre maestro non sa esattamente come stanno le cose» e «cosa ne 
sarà della tua immagine?». Discernere è quindi riconoscere, a parti-
re dal sentimenti, quale pensiero c’è dietro e di conseguenza quale 
pensiero viene dallo spirito buono e quale dallo spirito cattivo.

Occorre anche precisare che talvolta i pensieri non vengono né 
dallo spirito buono né da quello cattivo, ma vengono semplicemen-
te da me, da come io sono fatto, dalla mia personalità, dalla mia sto-
ria, dalla mia cultura… È fondamentale quindi riconoscere prima se 
un pensiero viene da me. Una volta riconosciuto che non viene da 
me, allora posso chiedermi da quale spirito mi giunge.   

6. La preghiera luogo del discernimento
Il luogo privilegiato in cui riconoscere 

il materiale che c’è dentro il setaccio è la 
preghiera. Senza la preghiera, il discer-
nimento diventa un processo strategico 
per prendere decisioni. Qui parliamo in-

vece di discernimento spirituale.
Si tratta di una preghiera in cui ci lasciamo toccare dalla Parola 

di Dio. La premessa da cui partiamo è che Dio vuole spingerci verso 
il bene, ma al contempo, il Nemico cercherà di impedirci di rag-
giungere quel bene. Siamo dunque inevitabilmente una campo di 
battaglia in cui avviene la lotta degli spiriti.

Talvolta possiamo assumere atteggiamenti difensivi davanti alla 
Parola di Dio e può sembrarci che non riusciamo a provare niente, 
ma probabilmente intuiamo che possiamo essere toccati dalla pa-
rola e perciò costruiamo delle barriere. Avviene così per esempio 
nel primo capitolo del vangelo di Marco (cf Mc 1,21-25), quando 

Il luogo privilegiato in cui 
riconoscere il materiale che c’è 

dentro il setaccio è la preghiera.



25VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Scendi nel cuore

Gesù entra nella sinagoga di sabato e c’è un uomo che probabil-
mente ogni sabato si recava nella sinagoga per ascoltare la Parola di 
Dio eppure non si era mai accorta di essere abitato da uno spirito 
impuro. Solo quando Gesù pronuncia quella parola con più forza, 
quell’uomo viene toccato. Lo spirito impuro dice infatti: «perché 
sei venuto a colpirci?». La Parola di Dio infatti ci colpisce e quando 
ci colpisce può farci male. Lo spirito impuro sa chi è Gesù. Così an-
che noi, proprio perché conosciamo Gesù, evitiamo di essere toccati 
dalla sua parola.

La Parola di Dio ci tocca e provoca in noi sentimenti che rivelano 
o nascondono i pensieri che sono in atto dentro di noi.

7. Il discernimento richiede tempo, autenticità, pazienza

Capiamo così perché il discernimento non riesca a essere di 
moda. Esso infatti richiede una responsabilità personale. Oggi in-
vece viviamo in una cultura in cui si fa fatica a prendersi delle re-
sponsabilità, è un tempo in cui non ci sono né padre né maestri. 
Le persone, anche i giovani, preferiscono delegare le loro scelte, 
cercano il guru o il leader carismatico a cui trasferire la loro respon-
sabilità di scegliere. Ci sono anche coloro che preferiscono affidarsi 
alla spontaneità, ma la spontaneità non è mai autenticità. Siamo 
autentici quando riconosciamo i venti che soffiano sulla nostra bar-
ca e decidiamo come usarli per andare dove abbiamo scelto di an-
dare. Se invece ci lasciamo spingere dai venti senza riconoscerli o 
senza usarli, andremo a finire su spiagge che non abbiamo scelto o 
addirittura a sbattere sugli scogli.

Il discernimento dunque richiede tempo, proprio come ci inse-
gna la parabola del grano e della zizzania (cf Mt 13,24-30). All’ini-
zio il grano e la zizzania sono simile, dobbiamo aspettare per vedere 
cosa toglie vita e cosa dà vita. Lo stesso vale per noi: occorre guar-
dare dentro di noi e prendere consapevolezza pian piano di quello 
che viene da Dio e di quello che viene dal Nemico. Ma ad un certo 
punto ci sarà la chiarezza sufficiente per poter decidere e lì abbiamo 
la responsabilità di farlo.

È un po’ come quando dobbiamo comporre un puzzle: non ab-
biamo bisogno di avere tutte le tessere per capire qual è l’immagine 
che sta venendo fuori. A un certo punto avremo tessere sufficienti 



26 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier Gaetano Piccolo

per capire di cosa si tratta. Anzi, nella vita, di fatto non avremo mai 
tutte le tessere a disposizione. La vita è un 
puzzle in cui ci mancherà sempre qual-
che tessera. Alcuni si illudono di atten-
dere di avere tutti i pezzi per decidere e 
proprio per questo restano indecisi a vita.

II PARTE - USA LA TESTA

1. Interpretare la voce di Dio tra pensieri, parole e spirito

Negli Esercizi spirituali Ignazio di Loyola ci propone alcune serie 
di regole per affrontare un discernimento. Ignazio le introduce con 
queste parole: «Regole per sentire e conoscere in qualche modo le va-
rie mozioni che si producono nell’anima: le buone per accoglierle e 
le cattive per respingerle; e sono più proprie della prima settimana».

Il presupposto antropologico che soggiace alle considerazioni di 
Ignazio è dunque che ci sia una regolarità nel modo in cui funziona 
la nostra interiorità, sebbene sia una regolarità approssimativa, non 
matematica, come dimostra l’espressione “in qualche modo” che 
Ignazio aggiunge nel titolo. Il termine regola è da intendere da un 
lato nel senso etimologico, ovvero ciò che ha a che fare con il ‘re-
golo’, con una misura con cui confrontare. Le regole sono misure 
grazie alle quali posso valutare quello che c’è in me. L’altro riferi-
mento, che certamente Ignazio ha in mente, è l’uso della regola 
monastica: regole come modelli di riferimento.

Le regole che vedremo fra poco sono specificamente adatte a 
un particolare momento in cui avviene l’elezione, cioè la scelta. 
Ignazio distingue infatti tre tempi dell’elezione [EE 175-177], cioè 
tre situazioni in cui ci possiamo trovare quando siamo in procinto 
di scegliere:

Primo tempo [EE 175]: possibilità di in intervento diretto dello 
Spirito santo sulla volontà, talmente convincente da portare a pre-
cise, indiscutibili, definitive scelte.

Secondo tempo [EE 176]: la ricerca della divina volontà tra-
mite il discernimento delle mozioni. Ed è qui che si inserisce più 
propriamente l’uso delle regole che vedremo.

Terzo tempo [EE 177]: attivando la ragione. 

La vita è un puzzle  
in cui mancherà sempre  

qualche tessera.



27VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Scendi nel cuore

Primo tempo: il tempo della rivelazione.
T. Green lo chiama tempo della rivelazione.
Ignazio stesso ne aveva fatto esperienza: nell’autobiografia rac-

conta che, avendo fatto il proposito di non mangiare carne, una 
mattina gli si presentò la visione di carne pronta per essere mangia-
ta e, nonostante il suo proposito, non poteva dubitare sull’assenso 
da dare a questa spinta. È importante notare quanto segue, ovvero 
che Ignazio verifica, quanto ha sperimentato, con il confessore.

Secondo tempo: il tempo proprio del discernimento 
È il metodo che Ignazio predilige.
Solo questo di fatto è il tempo propriamente del discernimento. 

In questo tempo la priorità è assegnata all’elemento affettivo, non 
a quello intellettivo. È qui che occorre considerare consolazioni e 
desolazioni.

Questo metodo secondo Ignazio è da privilegiare rispetto al terzo 
tempo perché qui c’è un intervento diretto di Dio sebbene sia da 
riconoscere con prudenza.

Terzo tempo: il ragionamento intellettuale 
Nel caso in cui il ricorso al discernimento degli spiriti non abbia 

prodotto i frutti sperati - o perché gli spiriti non ci agitano, o per-
ché non si è pervenuti a soddisfacente soluzione, o perché quella 
prospettata “non sembra buona” - bisogna passare al “tempo tran-
quillo” o, come lo indica il Direttorio autografo, al terzo modo del 
ragionamento intellettuale.

La condizione necessaria è che si goda di libertà e di tranquillità: 
«Quando l’anima non è agitata da vari spiriti e usa le sue facoltà 
naturali liberamente e tranquillamente» [EE 177,3].

2. La regola fondamentale
Oltre ai tempi dell’elezione, quando si tratta di considerare i no-

stri movimenti affettivi (secondo tempo), Ignazio distingue anche 
tra una serie di regole più adatte alla prima settimana (per chi è all’i-
nizio di un cammino spirituale, ma che possono essere usate anche 
in altri momenti, in quanto ci capita di ritornare come all’inizio del 
nostro percorso spirituale) e regole della seconda settimana più adatte 
a chi si trova più avanti nel cammino spirituale.

Questa distinzione si trova nelle prime due regole [EE 314-315] 
che condensano quella che potremmo definire come la regola fon-



28 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier Gaetano Piccolo

È importante ricordare che  
le regole del discernimento 
sono inserite all’interno del 
percorso degli Esercizi che  

si svolge inevitabilmente  
in un contesto dialogico.

damentale.
Occorre chiarire a noi stessi se stiamo andando di peccato mor-

tale in peccato mortale, cioè se stiamo andando verso il nostro io, 
verso l’egoismo, la sensualità, l’orgoglio, la vendetta… o se stiamo 
andando onestamente verso Dio, così come possiamo, cercando di 
impegnarci con le nostre forze.

In ciascuna di queste due situazioni, lo spirito buono e lo spirito 
cattivo agiranno in modo diametralmente opposto:
-- Se una persona sta andando verso il suo io, allora lo spirito catti-

vo cercherà di confermarla in questa situazione agendo sui suoi 
canali affettivi, dando soddisfazione, piacere, autocompiacimento.

-- Se una persona sta andando verso il suo io, allora lo spirito buo-
no cercherà di dissuaderla, creando agitazione, inquietudine, 
mediante il ragionamento, dal momento che i canali affettivi 
sono già occupati dallo spirito cattivo.

-- Se una persona sta andando verso Dio, lo spirito buono la inco-
raggerà, le darà conforto, sostegno, fiducia.

-- Se una persona sta andando verso Dio, lo spirito cattivo cercherà di 
frenarla, facendo leva soprattutto sui pensieri, creando false ragioni, 
ingigantendo gli ostacoli, confondendo il volto e la Parola di Dio.

Sebbene sia alquanto semplice riconoscere quando stiamo an-
dando verso Dio, è più complicato ammettere a noi stessi quando 

stiamo andando verso il nostro io, quan-
do cioè ci troviamo in una situazione di 
peccato. Per questo motivo è importante 
ricordare che le regole del discernimento 
sono inserite all’interno del percorso de-
gli Esercizi che si svolge inevitabilmente 
in un contesto dialogico, dove cioè l’e-
sercitante è accompagnato da colui che 

dà gli Esercizi. Questo aspetto è rilevante perché quando siamo in 
una situazione di peccato, solo un altro può farci da specchio e aiu-
tarci a prenderne consapevolezza, come nell’episodio in cui il pro-
feta Natan racconta a Davide una storia per aiutarlo a riconoscere 
quello che sta vivendo (cf 2Sam 12).



29VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Scendi nel cuore

3. Dentro il nostro analfabetismo affettivo

Una delle difficoltà del discernimento è l’incapacità di dare un 
nome alle nostre mozioni ovvero ai nostri sentimenti. Il nostro anal-
fabetismo affettivo è sicuramente uno dei motivi per cui non riu-
sciamo a discernere. Per questo Ignazio definisce due grandi gruppi 
di sentimenti, in base alla direzione del movimento: quelli che ci 
fanno sentire che stiamo andando verso Dio, e che Ignazio raccoglie 
sotto il nome di consolazione, e quelli che invece ci fanno sentire 
lontano da Dio e che Ignazio chiama desolazione [EE 316-317].

Da questa distinzione deriva la prima regola pratica [EE 318]: quan-
do siamo nel tempo della desolazione è meglio non prendere alcuna 
decisione o non cambiare la decisione presa in precedenza nel tem-
po della consolazione. Nella desolazione siamo infatti maggiormente 
esposti al soffio dello spirito cattivo, tenderemo a prendere decisioni 
sulla base della rabbia, dello scoraggiamento, della delusione…

Ignazio dedica più attenzione alle situazioni di desolazione per-
ché sono certamente quelle più rischiose (nonché più frequenti). Dal 
momento che nelle situazioni di desolazione non possiamo prendere 
decisioni o cambiare quelle prese in precedenza, possiamo però pro-
vare a cambiare noi stessi, provando a intensificare la preghiera, la 
meditazione, esaminandoci di più, mettendo in atto qualche peniten-
za [EE 319]. Già qui vediamo che Ignazio ritiene che la desolazione 
si possa vincere attraverso uno sforzo della volontà che reagisce alla 
tentazione di assecondare la direzione innescata dalla desolazione.

La desolazione può anche essere, come abbiamo visto nell’espo-
sizione della regola fondamentale, un modo in cui Dio vuole ripor-
tarci verso di lui o far emergere le nostre risorse. Ignazio precisa 
infatti che anche nella desolazione, sebbene abbiamo la sensazione 
di essere lontani da Dio, non siamo però lasciati senza la grazia suf-
ficiente [EE 320]. Nella desolazione viene meno l’aiuto straordina-
rio di Dio, ma non la grazia ordinaria con cui possiamo far fronte 
alle situazioni.

Questa regola è da mettere in relazione con quanto Ignazio dice 
successivamente [EE 322] a proposito dei motivi per i quali Dio può 
talvolta metterci in una situazione di desolazione: occorre interro-
garsi per esempio sul modo in cui stiamo portando avanti la nostra 
vita spirituale, forse Dio vuole scuoterci dalla nostra tiepidezza, dal-
la pigrizia, dall’accidia. 



30 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier Gaetano Piccolo

Ignazio suggerisce alcune  
regole molto semplici, ma  
che ci aiutano a trovare un 

equilibrio nella vita per non 
risultare persone che passano  

da un estremo all’altro.

In secondo luogo, potrebbe trattarsi di un modo per prendere 
consapevolezza delle nostre risorse: quando non abbiamo il ven-
to in poppa, occorre mettersi a remare e così scopriremo la nostra 
forza senza adagiarci necessariamente sull’aiuto che può venirci 
dall’esterno. Per usare un’immagine è come un cavallo che impara 
a correre senza essere sempre sollecitato dalle zollette di zucchero. 

Può essere anche un modo in cui Dio ci fa prendere consapevo-
lezza che la consolazione non dipende da noi e che non è dovuta 
a un nostro merito. Ignazio usa l’immagine di chi fa il nido in casa 
d’altri, cioè di chi si appropria di qualcosa che non è suo. Questa 
desolazione è dunque fisiologica nel corso del cammino di chi sta 
progredendo nella vita spirituale, ma che potrebbe essere indotto ad 
attribuire alle proprie capacità il merito dei suoi progressi. In altre 
parole, Dio ci rimanda alla gratuità di quello che viviamo. L’eserci-
tante lo imparerà ancora meglio nella contemplazione per raggiun-
gere l’amore [EE 230-237], quando, alla fine degli Esercizi aprirà gli 
occhi sul fatto che tutto quello che c’è nella sua vita è un dono. E 
questi doni comprendono ovviamente anche la consolazione.

L’immagine di una barca alle prese con i venti diversi che con-
tinuamente la muovono potrebbe dare l’idea di una persona che 
si trova a vivere continuamente stati d’animo molto diversi. In un 
certo senso è vero, perché siamo sempre un campo di battaglia, per 
usare un’altra immagine di Ignazio, in quanto Dio ci spinge sempre 
verso il bene e il Nemico della natura umana cerca di impedirci di 
arrivare al nostro bene. 

Proprio per evitare questo spiacevole mal di mare tra i maro-
si della vita, Ignazio suggerisce alcune 
regole molto semplici, ma che ci aiuta-
no a trovare un equilibrio nella vita per 
non risultare persone che passano da un 
estremo all’altro. Se infatti quando sia-
mo nella consolazione siamo al settimo 
cielo e quando siamo nella desolazione 
sprofondiamo sotto terra, gli altri ci per-

cepiranno come persone inaffidabili e imprevedibili.



31VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Scendi nel cuore

4. Accorgimenti per vivere in equilibrio nell’ordinarietà 
della vita

Per questo motivo Ignazio suggerisce alcuni accorgimenti che ci 
aiutano a mantenere un certo equilibrio nell’ordinarietà della vita. 
Quando siamo nella desolazione, occorre esercitare la virtù della pa-
zienza [EE 321]. La tentazione cercherà infatti di persuaderci che il 
tunnel non avrà mai fine. La pazienza ci aiuta a camminare per pro-
gredire verso l’uscita dal tunnel. Nella desolazione occorre ricordarsi 
che abbiamo la grazia sufficiente, cioè la forza necessaria, per affron-
tare le difficoltà della vita [324]. Pazienza e speranza sono dunque gli 
atteggiamenti che deve esercitare chi è nella desolazione.

Dall’altra parte, quando siamo nella consolazione occorre pro-
gredire nella virtù dell’umiltà, ricordando che quella consolazione è 
un dono, non ci appartiene e potrebbe terminare. La consolazione è 
dunque il momento in cui facciamo il nostro rifornimento [EE 323], 
come le auto da corsa nel pit stop! Riceviamo energia per affrontare 
il tempo della desolazione che inevitabilmente prima o poi arriverà.

Le ultime tre regole [EE 325-327] sono dedicate specificamente 
a descrivere alcuni modi in cui il Nemico opera dentro di noi per 
allontanarci dal bene verso cui Dio ci sta spingendo.

La prima di queste regole possiamo chiamarla un invito ad agere 
contra, cioè a re-agire nella direzione opposta della tentazione, una 
volta che l’abbiamo scoperta. Ignazio usa l’immagine della relazio-
ne uomo-donna. Oggi questo paragone è alquanto impopolare, ma 
forse Ignazio aveva colto un aspetto della psicologia femminile. L’i-
dea di Ignazio è che se ci facciamo vedere deboli davanti alla ten-
tazione (paragonata appunto a una donna), la tentazione prenderà 
allora più forza e ci vincerà. Occorre dunque non farsi vedere de-
boli, non accettare passivamente quello che il Nemico sta operando 
dentro di noi. Pensiamo per esempio a quello che succede quando 
ci troviamo su un piano inclinato: se procediamo nella direzione 
del piano inclinato, non potremo che precipitare, se invece ci muo-
viamo nella direzione opposta, allora potremo rimettere il piano 
in equilibrio. Se per esempio siamo tentati di metterci sempre al 
centro delle situazioni e ce ne rendiamo conto, possiamo provare 
a metterci da parte anche quando non sarebbe necessario. Ignazio 
applicava questa regola per esempio al tempo della preghiera: se la 
preghiera è arida e ci viene voglia di ridurre il tempo che abbiamo 



32 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier Gaetano Piccolo

fissato per la preghiera, il consiglio è di re-agire e di pregare un mi-
nuto in più del tempo fissato.

Nella seconda regola Ignazio paragona invece il Nemico a un 
falso innamorato che cerca di sedurre la fanciulla di buona famiglia 
o la donna sposata. Ciò che Ignazio vuole mettere in evidenza nel 
modo di agire del Nemico è la spinta a tenere tutto nascosto, magari 
col pretesto della vergogna o della buona fama o dell’irrilevanza o 
dell’inutilità di una condivisione. 

Quando avvertiamo la spinta a tenere tutto nascosto, dice Igna-
zio, occorre invece trovare le occasioni opportune per confrontarsi 
su quello che sta avvenendo in noi. Con un’immagine moderna 
potremmo parlare della necessità di accendere la luce per vedere 
cosa sta avvenendo nella nostra stanza interiore. Il Nemico infatti 
vuole operare nel buio per non essere scoperto. Quando dentro di 
noi le cose rimangono in ombra e non le vediamo possono sfuggire 
al nostro controllo. Mantenendo tutto nascosto, la persona non può 
neppure essere aiutata. 

Pensiamo per esempio a un bambino che ha preso un brutto 
voto a scuola. La tentazione sarà probabilmente quella di tenere 
tutto nascosto per non essere rimproverato, in questo modo però si 
toglie anche l’opportunità di essere aiutato dai genitori. Se il bambi-
no confida quello che è accaduto, probabilmente sarà rimproverato, 
ma i suoi genitori potranno anche aiutarlo.

Il Nemico cerca quindi di evitare che noi stabiliamo un rapporto 
filiale, di fiducia, con Dio. Con un’altra espressione ancora potrem-
mo dire dialogus versus diabolum, il dialogo allontana la tentazione, 
ovviamente si tratta di un dialogo con persone e in luoghi in cui 
possiamo sentirci sicuri e accolti.

Nell’ultima regola Ignazio paragona il Nemico a un condottiero 
che gira intorno a una cittadella per scorgerne le brecce, i punti 
deboli attraverso cui passare. Noi siamo come questa cittadella e 
dunque può essere utile un’esplorazione della nostra interiorità per 
riconoscere i nostri punti deboli e ripararli per quanto possibile. An-
cora una volta, come vediamo, il tema è quello della consapevolez-
za. Qui si tratta di conoscere la nostra fragilità, i nostri limiti, i luo-
ghi che per noi rappresentano più facilmente occasioni di peccato.

A tal fine può essere utile tenere un diario spirituale, perché nel 
nostro esame potremo fare attenzione a quello che ci ha allonta-



33VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Scendi nel cuore

Attraverso i nostri sentimenti, 
Dio ci spinge verso il  

nostro bene, ci aiuta a vedere 
dov’è il meglio per noi.

nato dal bene. Con l’andare del tempo, rileggendo il nostro diario, 
noteremo che alcune cause si ripetono più spesso, probabilmente 
quelle sono le brecce da riparare in modo più urgente.

Man mano che andremo avanti nella vita spirituale, il Nemico 
affinerà le sue strategie di seduzione e comincerà a parlarci con un 
altro linguaggio, questo sarà sviluppato nelle cosiddette regole della 
seconda settimana.

5. Nel tempo delle scelte

Quella che Ignazio chiama la seconda settimana è il tempo in 
cui la vita ci invita a decidere e a deciderci, è il tempo delle scelte, è 
soprattutto il tempo della scelta radicale di seguire Cristo. 

Se la prima settimana è il tempo della purificazione, il tempo 
in cui l’uomo ha guardato in faccia il bene e il male e si è deciso a 
scegliere il bene, la seconda settimana è il momento in cui scegliamo 
come incarnare il bene specificamente nella nostra vita. È la scelta 

del nostro modo di seguire Cristo. Attraver-
so i nostri sentimenti, Dio ci spinge verso il 
nostro bene, ci aiuta a vedere dov’è il meglio 
per noi, ma siamo comunque noi, nella no-
stra libertà e con la nostra responsabilità, ad 
essere chiamati a decidere della nostra vita.

È fondamentale arrivare a questo momento dopo aver detto il 
nostro “no” al peccato. Siamo in una fase della vita in cui, sebbene 
ancora tentati e inclini al peccato, abbiamo imparato a riconoscere 
il bene e abbiamo deciso di perseguirlo con tutte le nostre forze, 
nonostante le cadute possibili. Il percorso della prima settimana ci 
ha purificati dalle false immagini di Dio e, liberando i nostri occhi, ci 
ha permesso di vedere noi stessi con lo sguardo stesso di Dio.

Colui che si trova in questa fase descritta dal cammino degli Eser-
cizi spirituali, comincia ad aprirsi probabilmente agli altri, desidera 
prendersi cura degli altri. L’esperienza della misericordia di Dio ci 
libera infatti dal nostro egoismo radicale e dalla nostra costante in-
clinazione a ripiegarci su noi stessi.

La seconda settimana è la fase in cui l’esercitante ha trovato il 
suo vero bene, il fondamento della sua vita. Per questo, probabil-
mente, non andrà più in cerca di nuovi stimoli, non è più mosso 
da quella vana curiosità che in passato lo ha spinto a passare da un 



34 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier Gaetano Piccolo

fiore all’altro in cerca di gratificazioni e risposte. Adesso ha trovato 
quello che cercava. I Padri del deserto suggerivano di imparare, in 
questo tempo, ad essere sobri, a non disperdersi, ma a custodire 
quello che sentiamo di aver trovato.

Ovviamente anche nel tempo della seconda settimana non man-
ca la lotta degli spiriti: lo spirito di Dio cercherà di confermarci nel 
nostro progetto, nel nostro fermo desiderio di seguire solo il Signo-
re. Lo spirito buono ci incoraggia, ci sostiene, ci scalda il cuore. 

Per aiutarci a capire lo stile dello spirito buono in questa fase, 
Ignazio lo paragona ad una goccia che cade su una spugna: non 
fa rumore, ma penetra dolcemente nell’interiorità. O, con un’altra 
immagine, Ignazio paragona lo spirito buono a un uomo che en-
tra nella sua propria casa (la nostra anima), senza strepito, perché 
quella casa gli appartiene e può entrarvi quando vuole: il Signore 
ha le chiavi del nostro cuore.

Al contrario, lo spirito cattivo cercherà di fermare il nostro cam-
mino dietro al Signore, cercherà di scoraggiarci, di ricordarci il no-
stro peccato, ci farà vedere grandi ostacoli, ci farà credere che non 
possiamo farcela. Proprio perché il nostro cuore, i nostri affetti, 
sono riempiti, lo spirito cattivo dovrà agire, in questa fase in cui cer-
chiamo di seguire il Signore, soprattutto sui nostri pensieri, cerca di 
entrare nei nostri ragionamenti, distorce il nostro modo di pensare. 
In questa fase, perciò, occorre stare molto attenti al corso dei nostri 
pensieri, perché è soprattutto lì che il Nemico cercherà di annidarsi.

Anche in questo caso Ignazio usa delle immagini: parla dello spi-
rito cattivo come di una goccia che cade sulla pietra, fa solo rumore. 
Ancora, dice Ignazio, lo spirito cattivo somiglia a un ladro che per 
entrare deve scassinare la porta della casa (la nostra anima).

Se stiamo cercando di seguire Dio generosamente, è molto pro-
babile che la desolazione venga dallo spirito cattivo.

6. Imparare a riconoscere le strategie del tentatore

Essere nel tempo della seconda settimana vuol dire aver impa-
rato a riconoscere il linguaggio e le strategie della tentazione. Pro-
prio per questo, per sedurci, lo spirito cattivo cambia linguaggio e 
si mette ad imitare il linguaggio dello spirito buono per ingannarci. 
Potremmo dire che il Nemico usa la tecnica del cavallo di Troia. Ci 
propone dei pacchetti regalo, avvolti in carte brillanti e con fiocchi 



35VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Scendi nel cuore

appariscenti, ma dentro, una volta che li abbiamo scartati, troviamo 
situazioni che ci intrappolano.  Presi per esempio dallo zelo di voler 
seguire il Signore, non ci rendiamo conto di dove ci possano portare 
certe scelte che in sé sembrano buone: possiamo ad esempio pren-
derci degli impegni, mossi dalla nostra generosità, che con il tempo 
ci inaridiscono, ci stancano, ci mettono davanti ai nostri limiti e ci 
fanno credere che non siamo capaci in realtà di seguire il Signore. 
In questa fase la tentazione può anche insinuarsi sotto la forma di 
un eccessivo amore per se stessi: con il pretesto di prenderci cura 
del nostro cammino spirituale, il Nemico può indurci ad occuparci 
eccessivamente di noi stessi, dimenticandoci delle persone e delle 
situazioni che sono intorno a noi. In altre parole, questo tempo è 
segnato dallo slancio e dal sacrificio, ma su questi fuochi soffiano 
entrambi gli spiriti, sia quello buono che quello cattivo!

Accade infatti che la conversione lasci spazio all’azione nella pro-
pria vita. Il nemico prova allora ad insinuarsi nell’azione: pian piano 
può succedere che la persona cominci ad identificarsi con il proprio 
servizio, con la propria missione, con il proprio gruppo, con il proprio 
movimento di appartenenza. Dio, di conseguenza, viene messo a poco 
a poco in secondo piano. Quando si comincia a reagire ferocemente 
nei confronti delle persone o delle situazioni che mettono in discussio-
ne le nostre scelte, il nostro stile, la nostra missione o la nostra opera, 
vuol dire che il Nemico è riuscito a mettere di nuovo il nostro IO al 
posto di Dio. 

7. Un cammino che chiede confronto per riconoscere e 
decidersi

L’antidoto contro queste tentazioni sta nel mantenere vivo il 
confronto con un altro: sia con la propria guida spirituale sia con 
la lettura di testimoni del Vangelo che ci hanno preceduto nell’e-
sperienza di conversione. Nella vita dei testimoni del Vangelo pos-
siamo più facilmente riconoscere le analogie con il modo in cui lo 
spirito buono e lo spirito cattivo operano anche dentro di noi. Nel 
colloquio spirituale possiamo abbandonare il nostro punto di vista 
e lasciare che nel confronto con il punto di vista di un altro fiorisca 
la proposta dello Spirito santo.



36 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

ABITA la VITA
	 Scegliere da credenti per Cristo

Claudia Ciotti

Psicologa, Direttrice Ufficio Diocesano Vocazioni di Milano, Milano

C
ome imparare a scegliere in una cultura in cui spazio e tem-
po si sono contratti? Oggi tutto accade in contemporanea, 
qui ed ora; passato e futuro sembrano non esistere. Viviamo 

“costretti” nel momento presente, e al tempo stesso siamo inter-

connessi con il mondo. Tutto è con-temporaneo e com-presente. Perché 

scegliere in questo conteso? Non serve, tutto è sempre possibile e 

– anche se illusoriamente – reversibile. 

Ancora, oggi il rischio di rimanere bloccati da un’eterna analisi di 

se stessi, che impedisce di fare il salto dell’affidamento - decidendo 

per chi vivere oltre che perché vivere – genera una sorta di “turismo 

vocazionale”: si fanno tante esperienze, ma spesso manca la capacità 

di mettersi davvero in gioco e in questo “giocarsi” diventare se stessi.

1. La libertà umana sotto scacco: le sfide dell’oggi.

a. Scegliere limita la mia libertà! 

Questo modo di pensare suppone un concetto di libertà “onni-

potente”: sono libero quando posso fare quello che voglio, come 

voglio e quando voglio. La cultura consumistica o post-moderna è 

costruita su questo genere di libertà, sostenuta anche dallo svilup-

po tecnologico per il quale abbiamo l’illusione che questo modo di 

pensare sia vero e giusto perché “possibile”. Il rischio è molto alto: 

diventare uomini e donne apparentemente forti ma incapaci di em-



37VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Abita la vita

Mostrare coraggio 
nell’affrontare le fatiche e  

le sfide che pone la vita  
adulta è una necessità.

patia e di vera umanità. Individui isolati, piccoli imperatori senza 
esercito che crollano sotto i colpi del primo fallimento. 

Cosa non meno grave, questo modo di pensare genera la cultura 
dello scarto di cui Papa Francesco parla spesso. “Scarto” sono tutte 
le persone che soffrono limitazioni imposte dalla vita: povertà, ma-
lattie, vecchiaia e molte altre che – in una parola - sono cifra della 
fragilità umana. Questa logica è perversa e pervasiva: ci immaginia-
mo onnipotenti, e ci ribelliamo quando la vita ci limita, proviamo 
rabbia, angoscia… ma non ci chiediamo come quelle limitazioni in-
terrogano proprio il nostro concetto di libertà. 

La libertà “onnipotente” è anche alla base dell’escalation di vio-
lenza (degli stati e dei singoli) di cui è piena la cronaca. Ci scanda-
lizziamo, ma non riflettiamo abbastanza sul fatto che una libertà 
autentica dovrebbe integrare il concetto e l’esperienza del limite, 
semplicemente perché è un dato strutturale della natura umana. 

Non si può esercitare la libertà senza scegliere, e scegliere ha 
come condizione l’accoglienza del limite. Decidere significa “taglia-
re via” quindi escludere altre possibilità per sceglierne una.

b. La fatica è segno che qualcosa non va
In ogni cultura umana sono presenti riti di iniziazione all’età 

adulta. Mostrare coraggio nell’affrontare 
le fatiche e le sfide che pone la vita adulta 
è una necessità. In modo diverso maschi e 
femmine sono sempre stati iniziati a que-
sto. Fin dalle culture primitive le sfide al 
maschile riguardavano il mondo, i pericoli 

della natura, delle guerre, delle fatiche del lavoro. Per le donne l’i-
niziazione alla vita adulta è sempre stata legata in modo più natu-
rale allo sviluppo sessuale (menarca) alla possibilità di generare con 
il proprio corpo un nuovo essere umano. Tutto questo ha sempre 
comportato per le donne l’affrontare la crudezza della fatica, il ri-
schio della morte in molti casi, e spesso dentro contesti patriarcali 
dove la donna subiva una decisione altrui su di sé, anche preparar-
si ad una vita matrimoniale non scelta. Pur nell’evoluzione delle 



38 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier Claudia Ciotti

culture, al maschile o al femminile l’iniziazione alla vita adulta ha 
a che fare con la fatica del corpo e la sua concretezza. La lotta e il 
rischio la caratterizza. Il sangue spesso è simbolo di questi riti di 
passaggio e segno di un soffrire coraggioso. 

Ed oggi? Sembra che il senso della fatica abbia tutt’altro signi-
ficato: se di sforzo si può parlare questo riguarda perlopiù un’asce-
si legata all’immagine, in una logica salutista (sport, palestra, die-
te, ecc...); il dolore fisico non è più così importante, abbiamo gli 
strumenti per controllarlo; la capacità di prendersi dei rischi per 
costruire qualcosa è molto attenuata, tendiamo a stipulare polizze 
assicurative per ogni cosa. L’impressione è che le nuove generazioni 
siano meno allenate a dare un senso alla fatica che diventa segno di 
qualcosa che non va: invece di essere sprone per rinforzarsi nel de-
siderio da realizzare e nella scelta fatta, diventa un segnale di STOP. 

Curiosamente però i giovani cercano il rischio e si espongono 
più o meno ingenuamente a prove di forza al limite, per sé o per 
altri, con attività ludiche, sportive o nello sballo: e se il loro fosse 
un grido muto con il quale chiedono alla vita di insegnare l’alfabe-
to del patire di cui sentono la necessità? Quali maestri o testimoni 
incontrano? 

Riguardo al tema vocazionale ci chiediamo: è possibile sostenere 
una scelta di vita senza mettere in conto la fatica? Compresa la fa-
tica di accettare la nostra conflittualità interiore tra diversi desideri 
contrastanti e imparare a decidere verso quale orientarci.

c. La definitività è impossibile
In un tempo in cui tutto cambia velocemente e il futuro, quando 

è percepito, fa paura, come si fa ad ipotecare la vita con un “per 
sempre” di cui non ci sentiamo responsabili già oggi? 

L’innamoramento, come esperienza della vita che è paragonabi-
le ad una sorgente vigorosa per un corso d’acqua che conoscerà poi 
altri ritmi e percorsi, sussulti e pacatezze, fino ad arrivare al mare, 
sembra degradato ad una mera eccitazione reciproca di fantasie 
narcisistiche senza prospettiva. Su tutto rischia di dominare l’im-



39VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Abita la vita

Le dinamiche narcisistiche  
non temono barriere di classe  

o mura di conventi o seminari.  
Perciò occorre vigilare  

sulle vere motivazioni di  
ogni scelta, anche di quelle  

che apparentemente  
sembrano scelte buone.

Ogni scelta vocazionale 
autentica si fonda sull’esperienza 

personale e, per certi versi 
indicibile, dell’incontro con Lui.. 

magine di sé piuttosto che la percezione realistica di sé stessi come 
unità di spirito, anima e corpo. Sappiamo fin dal mito greco che fine 
fa colui che si innamora della propria immagine! Narciso (da narkɳ 
=sonno) non vive, ha la coscienza obnubilata, non lo sa ma è già 
morto! Perché non sa amare se non la propria immagine. 

Può accadere la stessa cosa anche a chi 
si incammina in una vocazione di speciale 
consacrazione? Le dinamiche narcisistiche 
non temono barriere di classe o mura di 
conventi o seminari. Perciò occorre vigilare 
sulle vere motivazioni di ogni scelta, anche 
di quelle che apparentemente sembrano 
scelte buone. 

2. Scegliere da credenti in Cristo è più che decidere

a. L’accadere di un incontro: dono di grazia
Cosa sta all’origine dell’esperienza cristiana della vita? C’è l’in-

contro con il volto di Gesù, conosciuto, 
amato, e dal quale ci si è sentiti amati. Ogni 
scelta vocazionale autentica si fonda sull’e-
sperienza personale e, per certi versi indici-
bile, dell’incontro con Lui. Accade quando 
tutte le domande fondamentali trovano una 

sintesi: perché vivo e per chi vivo. Scopro che la mia vera natura è 
partecipare alla vita di Dio stesso che è amore.  Come ciò può acca-
dere, ce lo ha mostrato Gesù: amatevi come io vi ho amato! Siamo 
invitati ad entrare nella dinamica pasquale: questo ci fa credenti in 
Cristo, cristiani, cioè di Cristo. La vita può essere allora vissuta come 
vocazione perché si ha davanti un tu, che ci chiama per nome, e ci 
chiama a condividere la vita con lui e con tutti i fratelli e le sorelle, 
figli dello stesso Padre, nostri compagni di viaggio. 

Al principio dunque sta un incontro d’amore. Solo dopo, la “scel-
ta” di vivere in Lui dovrà essere ragionata. Credere in Cristo non 
può essere questione di calcolo, di ambizione, di convenienza, ma 
è sentirsi attratti per trovare in lui il baricentro della nostra vita. 
Proprio per smascherare simili tentazioni il discernimento diventa 



40 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier Claudia Ciotti

necessario. Ogni vocazione autentica si fonda sull’esperienza di una 
fede nuda: la fede pasquale è dono, non solo perché Dio la desidera 
per tutti, ma perché è un’esperienza che sorprende ed è irreversibi-
le: è Grazia! Nel momento in cui accade è data! Poi potranno venire 
i dubbi, le considerazioni, la notte oscura e tutte quelle esperienze 
che attraversano i credenti “pensanti” e responsabili. Ma nessuna di 
quelle esperienze potrà cancellare l’interiore certezza di aver udito 
quella voce e incrociato quello sguardo.

b. La decisione per Cristo: maturazione di un’alleanza
Solo così mi spiego quel desiderio di appartenere a Cristo che si 

esprime nella richiesta del Battesimo, per chi lo vive in età adulta, e 
tutti i desideri di consacrazione “specifica” che maturano nel tempo 
come una risposta personale e storica a quell’incontro irrevocabile. 

Mi pare che questo sia un paradigma dell’esperienza cristiana 
che troviamo nei vangeli e che ci potrebbe meglio aiutare ad artico-
lare anche il tema della scelta vocazionale in due tempi: 

1. la scelta di credere in Cristo è storica: accade come ogni incon-
tro umano che cambia la vita. Per accadere necessita della presen-
za di Cristo, avvertita e riconosciuta nelle sue mediazioni storiche 
come nell’interiore consolazione dello Spirito, ma anche della pre-
senza di noi a noi stessi. 

2. La decisione per Cristo, invece, è possibile come effetto matu-
rativo di quella scelta fondamentale. Per decidersi però non basta 
aver ricevuto la fede come un dono: l’eccedenza di quell’esperienza 
può disperdersi se la persona non vi aderisce con tutta la sua men-
te, con tutte le su forze, con tutto il suo cuore. Rimane lo spazio 
insondabile e misterioso della libertà umana che può accogliere il 
dono o disperderlo, non solo colpevolmente, ma anche in base alla 
maturazione delle effettive condizioni psichiche della libertà.

c. Liberi di appartenere a Cristo
Ecco dunque l’importanza del discernimento in tutte le sue fasi: 

riconoscere, interpretare, scegliere. Scegliere è un processo aperto 
e segue il corso della maturazione umana. La tradizione spirituale 
ha sempre riconosciuto questo divenire della vocazione: che non 
è una cosa, ma è la disposizione della nostra libertà che riconosce 



41VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Abita la vita

Il concetto di appartenenza 
esprime bene questa esperienza 

cristiana: al contrario della 
“dipendenza da“ o del  

“possesso di”, l’appartenenza  
esprime un’alleanza in cui la  

libertà è preservata e la  
dignità di entrambi è esaltata.

Gesù come il Signore, crocifisso e risorto, e trova in Lui la verità di 
sé stessa. Da qui deriva quel desiderio di appartenere a Lui, che sta 
alla base di ogni maturazione vocazionale. È qualcosa di affettivo, 
prima che di ragionato. 

Affettivo non è sinonimo di superficiale o effimero. È invece indi-
ce di un legame talmente forte da voler essere eterno, anzi, da perce-
pirsi come eterno, al di là del sentire, e che è più forte della morte (cf 
1Cor 15,55-56). Le decisioni che seguono avranno perciò la funzione 
di preservare questo legame dalla dispersione o dall’oblio. 

Il concetto di appartenenza esprime bene 
questa esperienza cristiana: al contrario del-
la “dipendenza da” o del “possesso di”, l’ap-
partenenza esprime un’alleanza in cui la 
libertà è preservata e la dignità di entrambi 
è esaltata. L’unicità della fede cristiana sta 
nel fatto che l’incarnazione di Gesù ha reso 
possibile questa esperienza di alleanza at-
traverso una modalità e un linguaggio che 

poteva essere compreso dall’umanità: Dio si fa uomo per parlare 
alla sua creatura e stringere con lei un patto d’amore incondiziona-
to. Così intesa, la via affettiva della conoscenza del Signore – lungi 
dall’essere effimera - è l’unica che catalizza e unifica tutte le mie 
facoltà. Scegliere è allora il momento che meglio esprime la mia 
relazione con Colui che scelgo: divento cristiano, divento discepolo, 
divento figlio di Dio. Mi è dato un nome nuovo che esprime appun-
to questo nuovo legame, questa nuova appartenenza. 

Siamo liberi di appartenere. Anzi, questa appartenenza ci fa libe-
ri (cf Gv 8,31-32). Sembra un paradosso, ma tutta l’esperienza cri-
stiana è paradossale perché sovverte i principi di una logica troppo 
umana. Spalanca gli orizzonti e al tempo stesso ci chiede di vivere 
nella storia esercitando responsabilmente la nostra libertà. 

Appartenere a Cristo si giocherà dunque dentro le complesse realtà 
quotidiane, fatte di tante altre appartenenze (familiari, amicali, sociali, 
professionali ecc…). Appartenenze di cui abbiamo bisogno e che vo-



42 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier Claudia Ciotti

gliamo imparare a vivere nella libertà che l’essere di Cristo inaugura.

d. In un cambiamento d’epoca: vivere l’essenziale dell’esperienza 
cristiana

Le forme vocazionali suscitate dallo Spirito nel tempo hanno ri-
sposto al bisogno di annunciare il Regno di Dio in un dato contesto 
storico. Sono modi consolidati di rispondere alla comune vocazio-
ne cristiana, siano esse forme di ministero ordinato, scelte di consa-
crazione secondo i vari carismi o forme culturali diverse di vivere il 
matrimonio. A tutte queste tradizioni il cambiamento d’epoca che 
stiamo attraversando pone sfide nuove. Come diventare collaborato-
ri dello Spirito che rinnova? E al tempo stesso accogliere le domande 
vocazionali di queste generazioni? Come capire che cosa sia meglio 
lasciar morire e ciò che invece può continuare a vivere rinnovandosi 
alla luce del vangelo? Domande come queste suggeriscono a forma-
tori ed accompagnatori di mantenere lo sguardo aperto e di preoccu-
parsi di consolidare le dimensioni fondamentali dell’esperienza cri-
stiana più che di chiudere velocemente su scelte specifiche.

Propongo uno schema che ci riconduce alle coordinate essenziali 
della vita in Cristo. Può orientare sia gli accompagnatori che i giova-
ni a cogliere la risonanza che il Vangelo ha in ciascuno. Può aiutare 
a valutare quanto i desideri vocazionali espressi siano frutto di un 
percorso solido e quali eventuali fragilità debbano essere considera-
te per orientare con realismo le scelte di vita.

 
Penso a quattro dimensioni costitutive della vita cristiana che, 

rinforzandosi a vicenda, danno forma a scelte personali diverse in 
nome della stessa fede:

- la dimensione secolare: il cristiano è solidale con tutto il ge-
nere umano e vive nella storia la sua sequela di Cristo, con respon-
sabilità e coraggio assume le sfide del suo tempo.

- la dimensione contemplativa: il cristiano è uno che cammi-
na come vedendo l’invisibile, è in ascolto della Parola, coglie i signi-
ficati della realtà nell’orizzonte più ampio della trascendenza divina.

- la dimensione ecclesiale: il cristiano condivide il dono della 
fede, ama la Chiesa e se ne sente responsabile, vive la comunione 
come senso di appartenenza stabile al Corpo di Cristo, e come frutto 



43VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Abita la vita

Abitare il campo di forza 
individuato da queste quattro 

dimensioni dell’esperienza 
cristiana, costringe a rinforzarsi 

nelle proprie motivazioni.

dell’azione dello Spirito sempre in divenire.
- la dimensione missionaria: il cristiano desidera essere per il 

mondo testimone della buona notizia del Vangelo per ogni uomo. 

Chi accompagna nel discernimento potrà utilmente chiedersi 
come queste dimensioni si configurano nella vita del giovane, quali 
caratteristiche e quali lacune o fatiche evidenziano, come si condizio-
nano a vicenda in un processo evolutivo o involutivo verso la ma-
turità umana e cristiana. Potrebbe essere uno schema utile per com-
prendere non solo a che punto del cammino spirituale si trova questo 
giovane, ma anche per imparare a riconoscere le sue preferenze, le 
sintonie i desideri che corrispondo alla sua personalità, quali sono 
le sue caratteristiche e come lo Spirito sta operando nella sua storia. 

3. Prendere “la forma” di Cristo nella concretezza dei 
giorni. 

Abitare il campo di forza individuato da queste quattro dimen-
sioni dell’esperienza cristiana, in un certo 
senso costringe a rinforzarsi nelle proprie 
motivazioni. L’esclusione di una o più di 
queste dimensioni semplificherebbe la vita, 
ma tenerle tutte aperte “obbliga” ad assu-
mere uno stile evangelico. A poco a poco 
si sviluppano quelle virtù necessarie. Lungi 

dall’essere un concetto moralistico o arcaico, le virtù sono dispo-
sizioni dell’animo che caratterizzano la persona e il suo modo di 
relazionarsi agli altri, a se stessa, alle cose del mondo secondo il 
bene. Senza nessuna pretesa di completezza, pensando al momento 
della scelta di vita, propongo l’attualità di tre virtù particolarmente 
sfidate dal contesto culturale. 

a. La castità
Troppi fraintendimenti intorno alla castità condizionano la scelta 

di vita. C’è chi la confonde col celibato, o con l’astinenza. Ma la ca-
stità è la virtù delle relazioni umane. Tutte. Per la castità è possibile 
riconoscere il mistero che l’altro è, la sua dignità, la sua libertà, il 
suo essere persona di fronte a me, non riducibile ad oggetto delle 
mie voglie. Si impara la castità, perché per acquisirla è necessario 



44 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier Claudia Ciotti

Generosità, attenzione all’altro, 
capacità di collaborare, emaptia, 

calore umano, affidabilità, 
riservatezza, sono caratteristiche 
che lasciano trasparire un cuore 

capace di vivere l’amore nella 
logica del dono di sè.

superare la fase dell’onnipotenza infantile o dello sperimentalismo 
adolescenziale. Così intesa la castità si comprende come la virtù che 
rende possibili legami di amore autentico, in tutte le sue forme. 
Nemmeno quello che comporta l’esercizio della generalità è esclu-
so. Poiché c’è un modo di vivere la sessualità nella logica del dono, 
come linguaggio d’amore, mentre c’è sempre la possibilità che la 
pulsione sessuale segua altre logiche. 

Attraverso quali esperienze oggi i giovani arrivano ad immagi-
nare una scelta di celibato per il regno dei Cieli? La decisione per il 
celibato o per la consacrazione verginale è una scelta specifica che 
va presa alla luce di precedenti scelte che orientano la quotidiani-
tà, altrimenti diventa una condizione giuridica, esteriore, richiesta 
dalla chiesa, ma svuotata al suo interno di un cuore casto. Acquisire 
uno stile casto nelle relazioni, comprende la vigilanza sulla gestio-
ne degli affetti, del corpo, degli atteggiamenti, del linguaggio, delle 
scelte di vita. 

Non dimentichiamo che è proprio attraverso processi di identifi-
cazione con persone stimate e amate che il giovane prova ad imma-
ginare per sé qualche scelta vocazionale impegnativa. Dunque, se il 
primo passaggio è che ci siano modelli credibili con cui identificarsi 
(dai santi canonizzati ai cristiani che vivono accanto a noi), il secon-
do sarà quello di accompagnare il giovane a cogliere la concretezza 
degli ideali e dei desideri più alti in rapporto alla sua quotidiani-
tà: gestione delle emozioni, degli affetti, dei tempi, comportamenti 

ecc…. Generosità, attenzione all’altro, 
capacità di collaborare, empatia, calore 
umano, affidabilità, riservatezza, ecc…. 
sono caratteristiche che lasciano traspa-
rire un cuore capace di vivere l’amore 
nella logica del dono di sé.

La vigilanza nelle piccole scelte quo-
tidiane però fa la differenza per com-
prendere quanto gli ideali proclamati 

siano davvero capaci di orientare la persona nella sua integralità: 
spirito, anima e corpo. Il cosa e il come accade, tutto ciò è materiale 
necessario per il discernimento vocazionale.



45VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Abita la vita

b. La fedeltà
Che cos’è la fedeltà? Sa di muffa, qualcuno direbbe oggi. Così quan-

do si parla di relazioni umane. Se invece il concetto si sposta sul piano 
economico ecco spuntare tessere di fedeltà prodotte da centinaia di 
esercizi commerciali che, appunto, premiano la nostra fedeltà. Se ciò 
che dice la nostra più vera essenza fosse l’economia potrebbe bastarci: 
le nostre tessere magnetiche direbbero la nostra identità. Ma noi non 
siamo riducibili a consumatori, clienti, acquirenti, follwers ecc.

Essere fedeli comporta la capacità di rimanere in contatto pro-
fondo con se stessi: abitare la propria interiorità. È la condizione ne-
cessaria per non perdersi nella molteplicità delle esperienze e delle 
relazioni.  Abitare la propria interiorità significa anche mantenere 
viva la consapevolezza del passato da cui veniamo e del futuro ver-
so cui camminiamo. 

Per essere fedeli occorre deciderlo. Non è cosa che si basi sulla 
spontaneità. Ha a che fare con la custodia di un legame di cui non si 
è padroni, ma solo parte in causa. È credere alla promessa che quel 
legame ha instaurato e non ancora compiuto; una promessa che dà 
senso all’oggi, nella memoria del passato, e che ci permette di inve-
stire anche per il futuro. Essere fedeli è un rischio, e comporta una 
scelta, l’esercizio della propria volontà.

Alcuni segni possono aiutarci a riconoscere questa virtù nello 
stile di vita della persona che accompagniamo: costanza nell’agi-
re, affidabilità negli impegni presi, capacità di superare le situazioni 
critiche e faticose con creatività e facendo tesoro dei fallimenti. In-
tuiamo che la fedeltà chiede lo sviluppo di tante altre virtù: ci vuole 
forza, e capacità di dominio di sé, solo per dirne alcune.  

Mentre si fa strada, la fedeltà integra poco alla volta tutti i legami 
della nostra vita nel giusto ordine: fedeltà alla terra e alla nostra sto-
ria (tra custodia e distacco dai luoghi e delle persone che ci hanno 
generato alla vita); fedeltà a Dio che in questa storia si è rivelato in 
tempi e con modalità che fanno parte della nostra identità; fedeltà 
a noi stessi, nella capacità di discernere tra desideri che lavorano 
dentro di noi per costruire l’opera d’arte della nostra vita e desideri 
che invece ci disperdono. 



46 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier Claudia Ciotti

Al centro di questa tripartizione ho messo la fedeltà a Dio perché 
credo che sia proprio questa fedeltà che ci tiene insieme e ci rico-
stituisce ogni volta come figli amati, al di là delle nostre infedeltà: è 
sulla sua fedeltà infatti che si basa la nostra. È la sua fedeltà che ci 
ricrea ogni volta che perdiamo la nostra (Sl 50). È nella sua fedeltà 
che ritroviamo - in definitiva – la verità di noi stessi. 

c. La lungimiranza
Questa virtù è tanto poco praticata oggi: siamo sempre di fretta 

e si lavora sempre con l’urgenza. Immaginare tempi medio lunghi 
per portare a termine un progetto sembra già una sconfitta. Ma 
senza lungimiranza saremmo condannati a imprese di piccolo ca-
botaggio, a progetti di cui abbiamo il pieno controllo e in cui tutto è 
prevedibile. Senza lungimiranza non è possibile amare, non è pos-
sibile lavorare, non è possibile costruire il bene comune. 

Ciò è vero anche dal punto di vista semplicemente umano: fare 
scelte a medio e lungo termine condiziona le nostre scelte a breve 
termine. Così si dispiega la nostra libertà. Basterebbe questa osser-
vazione per chiederci quanto i giovani di oggi sono aiutati a svilup-
pare la capacità di investire nei tempi di attesa, sia essa un’attesa 
passiva o attiva. 

L’orizzonte evangelico mette ancora di più in luce l’importan-
za di questa virtù: infatti essere lungimiranti nella propria capacità 
di scelta in nome del vangelo significa orientare le proprie scelte 
concrete – grandi o piccole – alla luce del fine cui la vita stessa è 
orientata. 

Con il battesimo noi già abbiamo accolto un sì definitivo di Dio 
all’uomo e lo abbiamo ripetuto a nostra volta: ci sto. Questa è la mia 
identità profonda: essere figlio, per sempre, di un Dio che è Padre, 
Figlio e Spirito Santo e che mi chiama a condividere la sua comu-
nione d’amore. Ciò che accade da oggi al giorno in cui tutto sarà 
compiuto è il cammino della vita che viene illuminata da questo 
fine ultimo: è un criterio performante per l’oggi, non è solo ciò che 
accadrà alla fine dei tempi, ma è sentire che tutta la storia è attratta 
da questo fine. La grande storia dell’umanità, e la mia storia perso-



47VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Abita la vita

Orientare le proprie scelte  
al fine ultimo della vita  

diventa un criterio efficace per  
giudicare il bene e il male.

nale fatta di scelte grandi e piccole, ma che tutte hanno un senso 
proprio in rapporto a questo fine ultimo della vita. 

La lungimiranza è dunque la capacità concreta di vivere nella 
speranza cristiana, da persone che camminano responsabilmente 
nella storia “come vedendo l’invisibile”: e proprio per questo fanno 
scelte che costruiscono e non disperdono la vera umanità. 

Orientare le proprie scelte al fine ultimo 
della vita diventa un criterio efficace per 
giudicare il bene e il male, ma anche per or-
dinare i beni nella loro diversa importanza: 
“tutto è lecito, ma non tutto giova”, signi-

fica che la libertà dei figli di Dio è veramente tale, ma che è anche 
libertà dalla logica della piena soddisfazione dei propri desideri, qui 
ed ora. 

Mi pare che queste tre virtù – attraverso una sana pedagogia - 
possano essere come delle leve adatte per rilanciare oggi l’annun-
cio cristiano alle giovani generazioni, perché possano comprendere 
nella propria carne quale sia l’ampiezza l’altezza, e la profondità 
dell’amore di Cristo. Chi ama non desidera che condividere tutto e 
per sempre con l’amato.

4. Conclusione

La sfida educativa richiede pazienza, capacità di favorire nel gio-
vane un percorso perché poco alla volta assuma il vangelo di Gesù 
come parola decisiva per la propria vita. La capacità di stabilire una 
buona relazione con il giovane fa dell’educatore uno strumento 
prezioso per il cammino di maturazione della fede e del discerni-
mento vocazionale.

Anche scegliere di essere educatore, o trovarsi ad assumere un 
ruolo importante per la vita di altre persone è un luogo dove impa-
rare ad esercitare la nostra libertà. Anche per noi comporta slancio, 
fatica, coraggio, capacità di contemplare l’azione di Dio in noi e ne-
gli altri, che purifica e porta a compimento l’opera che ha iniziato. 



48 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

ABITA la VITA
	 Scegliere da credenti per Cristo

Claudia Ciotti

Psicologa, Direttrice Ufficio Diocesano Vocazioni di Milano, Milano

Il CORPO che prega 
	 riceve molta LUCE

Chiara Domenica Mete

Monaca Clarissa del Protomonastero S.Chiara, Assisi (PG).

C
olgo la discretio di Dio che incoraggia le scienze umane a 
proseguire il loro cammino di collaborazione con le Scien-
ze della Grazia e di rispetto per il proprio ruolo di diaconesse 

a servizio del bene/Bene dell’altro/Altro. 
 
Assisi è un  luogo nel quale si può incontrare e riflettere sulla 

sfida del discernimento vocazionale nell’accompagnamento dei giovani, cosi 
come il titolo del seminario  e ad  Assisi si parla di Francesco con un 
corpo orante attraversato dalla luce e di Chiara, un corpo orante 
chiaro per nome, più chiaro per vita, chiarissimo per virtù (Dalle Biografie 
di S. Francesco, Fonti Francescane 351).   

Dovremo verificarci con quale qualità interiore affrontiamo “le 
banalità” della vita, l’ordinarietà delle banalità - delle piccole cose, 
ben sapendo che con l’ordinarietà delle banalità, ci giochiamo l’essen-
zialità della straordinarietà della vita/Vita, preziosissimo corpo al quale 
è affidato la sfida del  profeticamente esaltato le piccole cose, ap-
parentemente insignificanti, non appariscenti, fragili, come luoghi 
pedagogici nei quali il processo educativo si compie. Per Chiara le 
piccole cose sono spazi di grazia, di discretio, nei quali lo sviluppo del 
discernimento prende forma. 



49VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Il corpo che prega riceve molta luce

1. La preghiera, arte della coltivazione del corpo

Mi sono trovata, a volte, dinnanzi a un grande terreno che per 
dare i suoi frutti deve essere coltivato. L’immagine, semplicissima, è 
eloquentissima. Il soggetto della coltivazione sono “io”, il mio corpo 
nella sua unità di mente e di cuore, l’oggetto-terreno della colti-
vazione è la preghiera, la vita nella preghiera. L’accento è posto 
sull’abilità-respons-abilità della propria volontà come facoltà dell’agi-
re. Che grande dono arare, zappare, dissodare, vangare, seminare! 
Altrettanto grande è il dono di sperimentare la fatica, il sudore della 
semina e la speranza della gioia del raccolto!

Coltivare è un processo che rispetta una gerarchia di interventi. 
Tutti i coltivatori, in linea di massima, conoscono la successione dei 
metodi della coltivazione di un terreno, non tutti i coltivatori, però, 
ne possiedono l’arte. L’arte è propria di chi ama il terreno che col-
tiva ed è appassionato nell’ascolto di tutti i suoi movimenti, quelli 
visibili e quelli invisibili. L’amore sa ascoltarne le parole, i silenzi, i 
segreti, le paure, le gioie, i desideri, i limiti e, dopo essersi fatto spa-
zio di ascolto, sa farsi spazio di attenta operatività perché il terreno 
fruttifichi la gioia del dono. Il terreno è la tenerezza di un corpo/
Corpo che custodisce e genera la vita. 

Come non fare memoria qui dell’Eucaristia di Gesù il cui Corpo 
custodisce le membra della nostra umanità? Rimanendo nell’inti-
mità esigente con il suo Corpo, apprendiamo l’arte della preghiera, 
quella che sa fare spazio a Dio, l’Artista, perché l’opera della vita 
risplenda.

Se coltivare la preghiera interpella la propria volontà come sogget-
to umano attivo, la preghiera come arte della coltivazione del corpo/Corpo 
offre la volontà di Dio come soggetto divino attivo. Nella sfida del 
discernimento entrambi i soggetti interagiscono, ma la preghiera 
rimane la radice dalla quale la linfa della luce che distingue riceve 

il suo potere.

2. La discretio, cuore della preghiera 

Uno degli strumenti privilegiati con il quale Dio plasma il cuore 
della nostra preghiera è la discrezione. La discretio è una parola chia-
ve nella Regola di S. Chiara. Che cos’è e perché è tanto importante 



50 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier Chiara Domenica Mete

nella vita di chi prega e nella vita di un formatore? 
Discretus o discretio etimologicamente significano separazione, 

differenza, distinzione […]. Riccardo di S. Vittore e Aelredo di Riel-
vaulx parlano della discrezione come di una delle caratteristiche del 
vero amore. Riccardo di S. Vittore nel suo De Trinitate (VII, PL 196, 
919) scrive «L’amore che sa discernere  - discretur vero amor – non 
è laddove si ama sommamente ciò che non è da amare somma-
mente» e Aelredo nel suo Speculum charitatis (III, XXI, PL 195, 595) 
dice che «è importante che ciascuno in questo amore sia affettuo-
so, discreto, forte (affectuosus, discretus, fortis). Affettuoso per amare 
con dolcezza, discreto per amare con prudenza, forte per amare con 
perseveranza. Affettuoso, per gustare nel desiderio quello che si è 
scelto; discreto, perché nell’azione non oltrepassi la misura; forte, 
perché una qualche tentazione  non lo distolga dalla scelta».

La discrezione è la capacità di distin-
guere il bene dal male, il giusto dall’in-
giusto, ciò che viene dalla carne da ciò 
che viene dallo Spirito, per cogliere in 
ogni circostanza ciò che è meglio per 
vivere secondo il Vangelo. Discretus o di-

scretio  è un sostantivo o un aggettivo unito sempre ad altre grandi 
virtù come la sobrietà, la prudenza, la semplicità, la rettitudine, la 
mitezza, la soavità, la dolcezza, la benignità, la sapienza, l’umiltà, la 
moderazione, la fortezza, la purezza. E’ di colui che sa distinguere 
ciò che deve fare da ciò che non deve fare, che sa giudicare con 
misericordia e giustizia. L’uomo discreto eleva in alto il suo cuore 
e qui trova aiuto. La discrezione è segno di una sapienza profonda 
che guida a compiere il bene, ed è anche saggezza nella concretezza 
della vita quotidiana (Il Vangelo come forma di vita, In ascolto di Chiara 
nella sua Regola, 130, Federazione S. Chiara di Assisi).

Il cuore discreto sa manifestare la chiarezza della propria identità 
umana accolta dalla identità chiara di Dio e donata alla sua signorìa. 

Alla luce di questa luminosa descrizione, che cosa sarebbe la pre-
ghiera senza la discretio? Che cosa sarebbe una monaca, un cristia-
no, senza la discretio? Che cosa sarebbe il discernimento senza discre-
tio? Un formatore che si dimenticasse della discretio, come potrebbe 

La discrezione è la capacità di 
distinguere il bene dal male, il 

giusto dall’ingiusto,  
ciò che viene dalla carne da  
ciò che viene dallo Spirito.



51VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Il corpo che prega riceve molta luce

illuminare il corpo della propria vita e quella altrui? Dio ci ama con 
discrezione e ci chiede di amare nella discrezione. 

La discrezione non fa rumore, non disperde e non ci disperde. La 
sua silenziosa consistenza, se sappiamo pazientemente ospitarla per 
abitarla, saprà unificarci meravigliosamente nella nostra interiorità 
trasformandoci in spazi vivi di accoglienza della luce/Luce che vede. 
Si tratta di una luce che si comunica all’intelligenza e impegna la 
vita e che, venendo dall’Alto, ci guida a riconoscere la volontà di 
Dio, la sua azione, “ciò che è buono, a lui gradito e perfetto (Rm 12,2)”. 

Possiamo dunque affermare che l’esperienza dell’autentica pre-

ghiera è nelle mani della discretio. 

3. Il discernimento, frutto di un corpo illuminato

Il tema del cuore illuminato, del corpo illuminato, frutto della 
discretio, occupa un posto privilegiato nella spiritualità di S. Chiara. 
Il suo «stare» con Dio appreso alla scuola di Francesco, le insegna 

che l’ importante non è solo che la mente 
venga illuminata, ma che il cuore si lasci  il-
luminare. La discretio ha una funzione fon-
damentale nel processo attivo, espropriante 
e unificante dell’illuminazione del cuore.

Il Discernimento sarà possibile solo a coloro che si lasceranno illuminare 
da Dio in Gesù Cristo, a coloro che si sforzeranno nel fare spazio interiore 
alla Luce di Dio, a coloro che faranno posto nel loro cuore perché la fiamma 
viva d’amore lo accenda, tocchi, purifichi e metta allo scoperto le intenzioni, 
i pensieri e i suoi desideri occulti e si muti nello splendore del cero pasquale 
tra le oscurità della propria esistenza  (M. Martinez, El discernimiento. Te-
oría y práctica.  Ist. Teol. de Vida Religiosa, Madrid 1984, 59).

Anche Francesco, nella Preghiera davanti al Crocifisso, aprendo 
uno spiraglio sulla sua interiorità all’inizio della sua conversione, 
insisteva nella preghiera, affinché il Signore gli indicasse la sua vocazione 
(FF 1406). L’insistenza di Francesco chiede illuminazione, senno e co-
gnoscemento e sembra consegnarci solo la sua oscurità interiore. In 
realtà, da questa preghiera, emergono anche grandi luci: la fede che l’Al-
tissimo, glorioso Dio è il datore di ogni grazia; l’intuizione che solo fede, 

La discretio ha una funzione 
fondamentale nel processo 

attivo, espropriante e unificante 
dell’illuminazione del cuore.



52 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

doss ier cHIARA DoMenIcA MeTe

speranza e carità – virtù teologali, canali alla comunione con Dio – possono 
davvero illuminare il cuore e cambiare la vita; la convinzione implicita che 
ogni conoscenza da sola è vana, senza l’osservanza del «santo e verace 
comandamento» del Signore (Dall’ Introduzione alla Preghiera davanti 
al Crocifisso, FF 276).

4. Conclusione

Paolo VI, in un suo Autografo del 1930, invitava ad allargare gli 
spazi della carità. Dilatentur spatia caritatis! Allarghiamo gli spazi del-
la carità della preghiera, allarghiamo lo spazio della carità del nostro 
sguardo interiore. Allarghiamo il cuore alla discretio e consideriamo 
quanto la carità di Dio ci prevenga, ci guidi, ci sostenga, ci illumini. 

La sfida più grande è proprio questa: 
lasciarci illuminare, lasciarci abitare co-
raggiosamente dalla logica del Cuore e 
della Mente di Dio, dal suo Corpo che, 
per primo, pregando per noi, si è trasfi-
gurato di luce per trasfigurare di luce il 
nostro corpo. Lasciando che questa di-

sponibilità ci consumi riceveremo un corpo orante capace di acco-
gliere molta luce.     

 

Lasciarci illuminare, 
lasciarci abitare 

coraggiosamente 
dalla logica del Cuore 
e della Mente di Dio.



53VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

La
 sfid

a
 d

e
l d

isce
rn

im
e

n
to

 vo
ca

zio
n

a
le

Un apprendistato 
del Ministero.
La tappa
degli studi teologici

Cristiano Passoni

Assistente generale di Azione Cattolica Ambrosiana, membro del Gruppo redazionale di 
«Vocazioni», Milano.

del la  vocaz ione presb i tera le

i l  dono

L’apprendimento di uno “stile ministeriale”

Dopo la tappa discepolare, la nuova Ratio descrive il seguito del 
cammino formativo verso il presbiterato nella forma di una con-
figurazione «a Cristo Pastore e servo», perché il futuro ministro, 
«unito a Lui, possa fare della propria vita un dono di sé e agli altri»1. 
È la tappa degli studi teologici o configuratrice. Al riguardo, ancora 
una volta, è importante riaffermare che si tratta della visione di un 
processo unitario che non si deve smarrire. Il cammino discepolare, 
infatti, è di per sé strutturale, intrinseco e onnipresente in ciascuno 
dei singoli momenti. 

Nondimeno, nel procedere di tappa in tappa dovrebbe intrav-
vedersi il concreto passaggio iniziatico dall’una all’altra. In parti-
colare, dal radicamento nella progressiva conformazione a Cristo 
(tappa discepolare) dovrebbe sorgere il desiderio e l’esigenza propria 
del momento successivo: «l’apprendimento di una vita presbiterale 
sostenuta dalla capacità di offrire se stessi nella cura pastorale del 
Popolo di Dio»2. In sostanza, si tratta di una tappa nella quale, in 
qualche modo, illustrare e avviare progressivamente una sorta di 

1   conGReGAZIone peR Il cleRo, Il dono della vocazione presbiterale, Paoline, Milano 2016, 68.

2   Il dono della vocazione presbiterale, 69.



54 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

Cristiano Passonii l  dono

apprendistato al ministero vero e proprio. 
A questo riguardo il tema della carità pastorale, quale realtà spe-

cifica per indicare la forma della chiamata ad amare nel ministero 
ordinato a favore di una Chiesa locale, diventa il tratto qualificante. 
Ad esso si unisce opportunamente l’approfondimento di una spiri-
tualità del prete diocesano, il suo particolare modo di sentire e di 
operare, in riferimento alla ricca tradizione che lo ha generato e alla 
comunione con il Vescovo e il Presbiterio a lui unito. Attraverso 
questo ineliminabile dinamismo nasce e si alimenta la vocazione al 
ministero, in ordine ad assumere in proprio lo “stile ministeriale” 
diocesano. 

In tale luce, come sottolinea la Ratio, anche il conferimento dei 
ministeri (lettorato e accolitato), che tradizionalmente contraddi-
stinguono questa tappa, diventano un momento decisivo del cam-
mino. Ne manifestano, infatti, con evidenza per nulla formale, i 
tratti del futuro essenziale servizio della Parola e dell’Altare. «Il let-
torato propone al seminarista la “sfida” di lasciarsi trasformare dalla 
parola di Dio, oggetto della sua preghiera e del suo studio. Il confe-
rimento dell’accolitato implica una partecipazione più profonda al 
mistero di Cristo che si dona ed è presente nell’Eucaristia, nell’as-
semblea e nel fratello»3. Per quanto, purtroppo, poco sottolineata 
se non nella stessa titolazione dato alla tappa, per nulla secondaria 
allo scopo è la questione dello studio della teologia che, superando 
il rischio di una proposta astratta e disincarnata, permette invece 
una singolare appropriazione del vissuto spirituale personale, ec-
clesiale e culturale. È per queste vie che viene sinteticamente de-
scritto il cammino che porta alla definitiva verifica della vocazione 
ministeriale e all’ordinazione diaconale, che apre l’ulteriore tappa 
di formazione.

I rischi di una tappa accomodante

Per l’esperienza vissuta, non è difficile riconoscere che il passag-
gio dalla tappa discepolare a quella configuratrice, dal Biennio filosofi-
co al Quadriennio teologico, comporti anche qualche contraccolpo 
sul quale rimane opportuno vigilare nella proposta educativa. Al-
cuni possibili rischi, infatti, sono in grado di paralizzare o ritardare 

3   Il dono della vocazione presbiterale, 72.



55VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

i l  dono La tappa degli studi teologici

la grazia del cammino. Il primo, è quello di interpretare in modo 
narcisistico la propria elezione, sentendosi in qualche modo, arri-
vati e speciali, con nulla o quasi da imparare su di sé e dagli altri. 
Il tempo della formazione, in tal modo, rischia di essere solo un 
periodo di mera transizione verso la definitività, senza mai giocarsi 
in prima persona. Un secondo rischio è quello di confinarsi in re-
lazione esclusiva ad un unico modello interpretativo (di prete, di 
Chiesa, di ministero, di lettura del mondo) e, correlativamente,  ad 
un unico testimone di esso, spesso idealizzando una figura pur de-
cisiva della storia personale. È un rischio reale che può manifestarsi 
in tendenze di marca opposta, ma convergente nell’esito riduttivo 
della lettura del reale. Dimenticandosi di essere circondati da “una 
nuvola di testimoni” (Eb 12,1), si rischia di leggere e, in futuro, di 
entrare nella realtà in modo alquanto rigido e scomposto. Soprat-
tutto il rischio è quello di vanificare la proposta di formazione semi-
naristica, intesa più come tassa da pagare o come necessario tunnel 
da attraversare, che un tempo favorevole per conoscersi, lasciarsi 
conoscere, mettersi in gioco, lasciare un effettivo primato a Dio. 

Nondimeno, accanto a questo è da rilevare anche un rischio che 
va in una direzione opposta: quello di una formazione seminaristica 
subita in nome di una compiacenza formale al modello proposto, 
tuttavia priva di una sincera verifica e di una valorizzazione perso-
nale dei cammini intrapresi. Ci si accontenta, in tal modo, forse an-
che per timore di non mettersi o di essere messi troppo in discussio-
ne, di allinearsi meglio possibile a quanto richiesto, senza nessuna 

assunzione critica del vissuto come della proposta educativa.

La proposta del Seminario maggiore di Torino

Alla luce di quanto detto, sempre nell’intento di offrire una con-
creta esemplificazione, è interessante prestare attenzione alla pro-
posta elaborata dal Seminario di Torino. Don Ferruccio Ceragioli, 
rettore della comunità, ne ha illustrato le linee fondamentali. «An-
zitutto, credo di dover dire che la nostra scelta è stata quella, che 
abbiamo poi vista confermata dalla nuova Ratio al n.58, di perso-
nalizzare di più il percorso seminaristico, sganciandolo da quell’au-
tomatismo cronologico delle varie tappe che rischiava di non tener 
conto dell’effettivo cammino dei singoli. Questa impostazione è sta-
ta inizialmente accolta con difficoltà dai seminaristi, che però suc-



56 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

Cristiano Passonii l  dono

cessivamente ne hanno colto il valore liberante anche per loro. Nel 
quadriennio, in ogni caso, si tenta di far intuire più profondamente 
il legame tra la vita di Gesù e il ministero del prete. L’importante è 
che il Gesù vero, quello che ci raccontano i Vangeli e che si dona 
a noi nell’Eucaristia, e non un Gesù astratto e vago, senza carne, 
senza corpo, senza storia, senza relazioni, senza affetti, diventi ve-
ramente sempre più il punto di riferimento assoluto della vita dei 
seminaristi».

Uno dei tratti innovativi e promettenti riguarda la composizione 
dell’equipe educativa. Oltre alla presenza del rettore, del vicerettore 
e del padre spirituale, all’équipe formativa partecipano in forma più 
allargata un confessore stabile, tre famiglie e tre religiose. «Le reli-
giose abitano in un appartamento indipendente nel complesso del 
seminario e, continuando la loro vita religiosa (per esempio due di 
loro lavorano all’esterno del seminario, una come insegnante, l’al-
tra in ospedale), condividono parti importanti della vita in comuni-
tà. Normalmente pregano insieme a noi, mangiano un pasto al gior-
no con la comunità del seminario e partecipano alle varie attività e 
ai vari momenti formativi portando la loro sensibilità femminile e 
di donne consacrate. Le famiglie, a loro volta, gestiscono insieme ai 
preti e alle religiose alcuni momenti di formazione portando tutta 
la ricchezza della vita laicale e condividono alcuni momenti signi-
ficativi della vita della comunità. Queste presenze sono ben accolte 
da parte dei seminaristi che le considerano una ricchezza e contri-
buiscono a dare un’immagine di Chiesa in cui ogni componente del 
popolo di Dio con i suoi carismi specifici è coinvolta nella missione, 
compresa la missione di formare i futuri presbiteri».

L’apprendistato al ministero e il nodo dello studio della 
teologia

La finalità essenziale di questa tappa è indicata nel-
l’«apprendimento della vita presbiterale». Al riguardo la scelta pe-
dagogica fondamentale è quella di «aiutare a capire che la vita pre-
sbiterale non è un salire di categoria, un appartenere a una sacra 
élite di privilegiati, un occupare un ruolo di potere, ma è un servi-
zio. Il prete mette la sua vita a disposizione del Signore per la vita e 
la fede dei fratelli. La vita del presbitero è una vita di servizio, di ser-
vizio a Gesù che ci ha chiamati per cooperare con lui a favore della 



57VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

i l  dono La tappa degli studi teologici

sua Chiesa e degli uomini di questo mondo. Il clericalismo nelle sue 
varie forme è il grande nemico della vita presbiterale come, non a 
caso, ripete con insistenza papa Francesco. Se non c’è lo stupore 
grato di fronte alla chiamata che il Signore ci rivolge come a suoi 
amici chiedendoci di collaborare a pascere le sue pecore, se non si 
scopre la gioia di servire e non di farsi servire, non ci può essere 
autentica vita presbiterale».

Tra gli aspetti essenziali che caratterizzano questa tappa c’è il 
grande tema degli studi teologici. «Il nodo del rapporto tra vita spi-
rituale e studio della teologia è delicato. Non è facile aiutare i se-
minaristi a capire come la teologia nutre la vita spirituale e come 
la vita spirituale può davvero animare e vivificare lo studio della 
teologia. Questo certamente richiede un grande sforzo e una grande 
collaborazione da parte tanto dei docenti quanto degli educatori del 
Seminario, anche perché la cultura ecclesiale diffusa non aiuta a 
percepire il nesso profondo tra le due dimensioni. Si tratta di riusci-
re a far intuire la necessità dello studio non solo per ragioni di ordi-
ne pastorale, pur di per sé già assolutamente imprescindibili (essere 
all’altezza delle persone che si incontrano, saper dialogare con tutti, 
poter predicare in modo non banale o superficiale …), ma anche 
per una necessità interna alla stessa fede: dobbiamo saper rendere 
ragione della speranza che è in noi non solo agli altri, ma anche a 
noi stessi. Credo che anche la presentazione di grandi figure della 
storia della spiritualità cristiana possa essere d’aiuto a questo scopo, 
mostrando sia la teologia contenuta nella loro esperienza sia il loro 

desiderio di approfondire o di confrontarsi con la teologia».

La pratica pastorale e la formazione ai ministeri 

In vista della formazione al ministero, la pratica pastorale assu-
me più il senso di un esercizio vitale che la consegna del manuale 
di un apprendista stregone. Dal sabato pomeriggio alla domenica 
pomeriggio i seminaristi vivono un’esperienza «in una parrocchia 
diversa da quella di origine, con un coinvolgimento progressiva-
mente maggiore nelle varie attività parrocchiali, soprattutto nella 
pastorale giovanile, ma non esclusivamente in essa. Durante la vita 
feriale in Seminario vengono proposte però anche altre attività ri-
guardanti soprattutto due ambiti: la pastorale vocazionale (incontri 
con gruppi giovanili, scuole di preghiera …) e il contatto con i po-



58 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

Cristiano Passonii l  dono

veri (i migranti, i disabili, i malati, i senza fissa dimora …). Inoltre 
nelle tre estati del quadriennio, oltre alle varie attività parrocchiali, 
si propongono a tutti i seminaristi tre esperienze forti: una di carat-
tere spirituale (un periodo in un monastero, il mese ignaziano …), 
una di carattere missionario (o con i nostri preti fidei donum o con 
qualche istituto missionario) e una di servizio (con malati, ragazzi 
a rischio …). L’obiettivo è di cercare di dare una panoramica ampia 
della missione della Chiesa e dei possibili campi di azione di un pre-
te e di mettere in contatto i giovani con mondi che forse non hanno 
mai incontrato o che spesso hanno solo sfiorato superficialmente.

I ministeri, invece, «sono preparati con percorsi specifici sulla 
Parola di Dio per il lettorato e sull’Eucaristia per l’accolitato. I se-
minaristi li sentono però più importanti come tappe verso l’ordi-
nazione che per il loro specifico significato. Credo che per una loro 
efficace valorizzazione anche nel cammino seminaristico sarebbe 
importante che potessero essere svolti anche da laici e acquisire una 
effettiva rilevanza nella vita delle comunità parrocchiali».



59VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

i l  dono La tappa degli studi teologici



60 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

l inguaggi

Carmine Fischetti

Direttore dell’Ufficio di pastorale vocazionale e giovanile della diocesi di S. Angelo dei Lom-
bardi (AV).

Touch

Regia: Tim Kring

Soggetto: Serie TV

Interpreti: Kiefer Sutherland, David Mazouz,    

Gugu Mbatha-Raw, Danny Glover, Maria Bello, 

Lukas Haas, Saïd Taghmaoui, Saxon Sharbino

Distribuzione: 20th Century Fox Television, Chernin 

Entertainment, Tailwind ProductionsDurata: 109’

Origine: USA, 2012-13

Genere: drammatico, fantasy

Film: Touch

Trama

Martin Bohm è un ex giornalista che, dopo la morte della moglie 

negli  attacchi terroristici dell›11 settembre a New York, si ritrova 

improvvisamente vedovo e in difficoltà nel curare il figlio undicen-

ne Jake, autistico, con cui non riesce ad entrare in contatto.

La vita di Martin cambia quando casualmente scopre la propen-

sione del figlio a comunicare attraverso i numeri. Per Jake in nume-

ri rivelano una connessione simbolica tra la sua vita, l’universo e la 

storia delle persone: gli esseri umani risultano essere guidati da una 

volontà “ultraterrena” che con forza si adopera per difenderli dal 

male e orientarli a ritrovare armonia nella propria vita…

Grazie all’aiuto del professor Arthur Teller, un esperto di bam-

bini dotati, e dell’assistente sociale Clea Hopkins, Martin riesce a 

decifrare il codice di questa comunicazione e a cogliere le intercon-

nessioni tra Jake, le diverse persone nel mondo e questo progetto 

universale di salvezza.

Linguaggio filmico e valutazione pastorale

In ogni episodio della serie televisiva Touch, la voce fuori cam-

po - che introduce e conclude - comunica un insegnamento, una 



61VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

l inguaggiTouch

sintesi simbolica dell’episodio stesso, che rivela, nel susseguirsi delle 
varie puntate, un progetto di “redenzione” per l’intera umanità di 
cui Jake e Martin sono chiamati a farsi interpreti.

Tali messaggi esplicitamente rilevatori di questo disegno salvifico 
dell’Universo facilmente possono essere riletti in chiave cristiana. 
Pertanto, attraverso vari schemi, propongo una rilettura comparata 
tra linguaggio filmico, orizzonte tematico, catechismo della chiesa 
cattolica, passi e figure bibliche di riferimento e come evocativa-
mente tali insegnamenti di cui sopra richiamino a tutto il proces-
so umano-spirituale di interiorizzazione di preghiera, conversione, 
vocazione e all’importanza della direzione spirituale per trovare un 
orientamento nel cammino di vita.

Ep1 - Connessioni - Entrare in dialogo

Jake è seduto in cima ad una torre radio intento a scrivere una 
sequenza di numeri sulle pagine di un quaderno. Ha undici anni e 
non ha mai parlato, ma grazie ad una voce fuori campo, ci spiega 
che il rapporto seguito nei suoi calcoli complessi è di 1 a 1.618. 
In questa particolare formula matematica sono nascosti dei moduli 
che collegano tra loro tutti gli individui destinati ad incontrarsi… 
Il padre Martin Bohm cercherà di interpretare le intuizioni e indi-
cazioni di Jake per rintracciare le persone coinvolte e metterle in 
contatto tra loro.

LINGUAGGIO FILMICO

EP.1 -  

CONNESSIONI

La proporzione è sempre la stessa, 1 a 1,618 si 
ripete sempre uguale, gli schemi, i modelli mate-
matici, sono nascosti in piena vista, basta sapere 
dove cercare. 7.080.360.000 persone, solo alcuni di 
noi vedono come sono connesse. Oggi manderemo 
più di 300 miliardi di email, 19 miliardi di sms e ci 
sentiremo solo comunque. In media diciamo 2250 
parole al giorno a 7,4 altre persone; queste parole 
saranno usate per ferire o per confortare? Un anti-
ca leggenda cinese parla del filo rosso del destino, 
dice che gli dei hanno attaccato un filo rosso alla 
caviglia di ciascuno di noi, collegando tutte le per-
sone le cui vite sono destinate a toccarsi. Il filo può 
allungarsi, o aggrovigliarsi, ma non si rompe mai.



62 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

Carmine Fischettil inguaggi

L’iniziativa di Dio

Nella serie Touch il parlare di Jake, prima di essere risposta al 

desiderio di contatto del papà Martin, è connessione empatica con 

la voce dell’Universo, che affascina e chiama a darsi da fare per ri-

stabilire la pace nella vita delle persone.

Dio Padre crea e chiama l’uomo ad essere suo interlocutore, 

vuole parlare con lui, vuole entrare in comunione intima con ogni 

essere umano, facendolo diventare nel Figlio parte integrante della 

sua stessa essenza. Fa come i genitori con il bambino: lo amano 

prima ancora che lui nasca, gli parlano prima ancora che egli possa 

parlare con loro... Il parlare del bambino è una risposta al parlare 

dei genitori. La preghiera è una risposta a Dio che ci parla.

Ecco, io vengo per fare, o Dio, la tua volontà (Eb 10,7)

L’uomo è un animale parlante ed è la parola che fa uomini! Que-

sta sua modalità di essere è riflesso del parlare di Dio che “umaniz-

za”, offre la possibilità di un “salto quantico” esistenziale che gli 

dona piena identità, ponendolo di fronte ad una presenza che ha la 

sua stessa dignità, che è altra da sé, che lo interpella per una scelta 

di vita per amore...

VALUTAZIONE PASTORALE

DIREZIONE  

SPIRITUALE 

È...

Orizzonte  
tematico

Catechismo 
della Chiesa  

Cattolica (CCC)

Passi biblici di  
riferimento

EP.2 -

ENTRARE IN

DIALOGO

Il Creatore e le 
creature

Origine remo-
ta: entrare in 

dialogo con Dio 
e riappropriarsi 

della propria 
condizione  
creaturale

[cf n. 2568-
2569]  

Dio sempre 
chiama gli  
uomini a  

pregarlo…

Genesi 3,1-9 -  
Uomo dove sei?

Gv 15 - Non voi 
avete scelto me ma 
io ho scelto voi…

Ebrei 10, 7 - Il fare 
la volontà di Dio



63VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

l inguaggiTouch

Si parte dalla Parola che crea e si conclude con la Parola che 

edifica la Chiesa, il Regno, rivela il mistero, guida i cristiani di ogni 

tempo a lasciarsi plasmare dallo Spirito che conforma a Cristo e 

rende ciascuno pienamente uomo e collaboratore dell’opera di Re-

denzione fino alla fine dei tempi.

Si tratta di un cammino progressivo verso la piena maturità 

umana e spirituale, aiutati e orientati da chi è chiamato a svolgere 

un servizio di paternità in tale ambito1. Solo così tale cammino ha 

la garanzia di essere autentico perché, non ripiegato sull’io e aperto 

all’alterità, continua lungo tutta la vita provocando al lasciarsi abi-

tare dall’amore vero, fino all’ultima chiamata, con la quale Dio ci 

inviterà ad entrare nella piena e definitiva comunione con lui.

EP. 4 - I fili dell’aquilone - Fidarsi di una voce

Randall, il vincitore della lotteria, è caparbio nel credere che i 

numeri che lo hanno portato alla vittoria sono legati a Sarah, mo-

glie di Martin e madre di Jack, morta negli attacchi dell’11 settem-

bre: far pacificare Martin per la scomparsa della moglie è l’iniziale 

disegno dell’Universo da cui tutto può partire…

I numeri portano Martin ad incontrare un uomo che conosceva 

sua moglie prima della sua morte. Jake lascia volare via un aqui-

lone e lui e il padre lo seguono fino alla città, il che li porta all’ap-

partamento di quest’uomo. Martin ispeziona l’agenda di Sarah e 

scopre che il 5 settembre andò da un gioielliere. In quel negozio 

Martin trova l’anello della moglie, nel quale aveva fatto incidere 

“1+1=3”— lei, Martin e Jake.

1   Nel cammino di crescita personale fondamentale è fare proprio lo strumento della 
direzione spirituale: “Il clima ideale è quello che rende più agevole immediata la ricerca 
della volontà di Dio, riconosciuta non come un principio astratto da comprendere o 
da accettare passivamente, ma come un orizzonte di impegno personale. La direzione 
spirituale deve riuscire ad operare un confronto sincero tra le ricchezze e i limiti della 
propria esistenza, conosciuta fin nelle zone più profonde, con il disegno di Dio che chiede 
di essere realizzato «adesso-qui» dalla persona in direzione spirituale” (R. Frattallone, 
Direzione Spirituale. Un cammino verso la pienezza della vita in Cristo, LAS, Roma 2006, 
p. 254).



64 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

Carmine Fischettil inguaggi

LINGUAGGIO FILMICO

EP. 4 -  

I FILI  

DELL’AQUILONE

Noi esseri umani abbiamo un impulso innato di 
condividere le nostre idee, il desiderio di sapere 
che veniamo ascoltati fa parte del nostro bisogno 
di comunità; per questo continuiamo a mandare 
segnali e segni, per questo li cerchiamo negli altri. 
Siamo sempre in attesa di messaggi sperando di 
realizzare una connessione. E se non abbiamo rice-
vuto un messaggio non vuol dire che non sia stato 
inviato, a volte significa solo che non ascoltiamo 
abbastanza.
Conclusione - Nonostante tutte le nostre tecno-
logie di comunicazione, nessuna invenzione è 
efficace come la voce umana. Quando sentiamo 
una voce umana istintivamente vogliamo ascoltare 
e speriamo di capire. Anche quando chi parla sta 
cercando le parole giuste, anche quando sentia-
mo solo gridare, o cantare. Perché la voce umana 
ha un suono diverso da qualsiasi altro al mondo, 
per questo sentiamo la voce di un cantante anche 
quando lo accompagna un’orchestra, sentiamo la 
voce qualsiasi altro suono la circondi.

VALUTAZIONE PASTORALE

DIREZIONE  

SPIRITUALE 

È...

Orizzonte  
tematico

Catechismo 
della Chiesa  

Cattolica (CCC)

Passi biblici di  
riferimento

EP. 1 -

FIDARSI DI 

UNA VOCE

Abramo e  
Salomone

Lasciarsi  
guidare in virtù 

della fede

[cf n. 2570]  
L’ascolto del 
cuore che si 

decide secondo 
Dio è essenziale 
alla preghiera: 
la prova della 

fede nella  
fedeltà di Dio

Genesi 15, 1.6 -  
La fede

1Re 3, 7b.9 -  
Educare il cuore 

all’ascolto



65VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

l inguaggiTouch

Costruire una relazione di fiducia

Nel dialogo, all’iniziativa di Dio corrisponde una sorta di “con-

trattazione” dell’uomo, attraverso cui quest’ultimo non solo difende 

il proprio interesse ma, provocato dalla sproporzionata grandezza di 

ciò che gli viene offerto, si interroga e educa il cuore ad aprirsi ad un 

“oltre la logica umana”: al credere che il vero amore non può essere 

questione di interesse, all’aver fede in una promessa divina che lo 

rende partecipe dell’infinità e gratuità di un progetto di amore…

Educare il cuore all’ascolto

Concedi al tuo servo un cuore docile, perché sappia rendere giustizia al 

tuo popolo e sappia distinguere il bene dal male (1Re 3, 9)

“Dammi un cuore che ascolta”: la singolare richiesta di Salomo-

ne a Dio lo mette in atteggiamento di ascolto e in cammino verso il 

far suo il “di più” della volontà divina…

Nella missione di re affidatagli, Salomone parte dalla sua con-

dizione di “ragazzo inesperto” e con umiltà non inizia un servizio 

imponendo un sistema di governo autocentrato ma si dispone ad 

ascoltare il popolo, ad assumerne la complessità.

La crescita di un sistema complesso può avvenire solo se si cresce 

nella capacità di ascolto; solo se si prendono decisioni sulla base di 

una intelligenza collettiva che si palesa; solo se grazie alla preghiera 

ci si lascia guidare dallo Spirito - e dagli accompagnatori che lui stes-

so ci pone accanto - nel far emergere un battito del cuore comune, 

un sentire condiviso, una richiesta collettiva fatta all’unisono…

EP 6 - La sequenza di Amelia - Imparare l’arte del discerne-
re i movimenti del cuore

Nel cammino della vita cosa può far da riferimento? A quale faro 

ci si può rivolgere per essere guidati dalle tenebre alla luce? Forse 

alle altre persone, alle vite che toccano la nostra in tanti modi… 

Alla Sapienza che ci guida a trascendere noi stessi!

Jake, in sintonia con il disegno dell’Universo, codifica un modo 

di prendere le decisioni a partire dal cuore e in costante confronto 

con il padre Martin arriva a definire la sua “vocazione” e a vivere 

la sua missione.



66 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

Carmine Fischettil inguaggi

Decidersi per il cuore conduce l’uomo - e il vocato - a dare senso 
alla propria vita. Ma sappiamo bene che il cuore dell’uomo è falla-
ce e, pigro, ferito e ripiegato, porta l’uomo invece a strutturare il 
proprio vivere sull’apparenza… Pertanto, nella relazione con Dio 
e con gli altri il cuore va custodito, rimotivato, educato, provocato 
alla conversione continua: al non perdere mai lo stile della verità e 
dell’affidamento.

LINGUAGGIO FILMICO

EP. 6 -  

LA SEQUENZA

DI AMELIA

89 gradi 15 minuti 50,8 secondi sono le coordinate 
di Polaris, la stella polare. Vista da un altro pianeta 
è una stella tra le tante, ma sulla terra ha un’im-
portanza unica perché è un riferimento fisso nel 
cielo; dovunque uno si trovi nell’emisfero setten-
trionale, se guarda Polaris guarda verso nord e può 
orientarsi. Ma ci sono altri modi di perdersi: con le 
scelte che facciamo, per via di eventi che ci scon-
volgono, perfino nella nostra stessa mente. Cosa 
può farci da riferimento? A quale faro possiamo ri-
volgerci per guidarci dalle tenebre alla luce? Forse 
alle altre persone, alle vite che toccano la nostra in 
tanti modi; a differenza della stella polare, la luce 
che ci danno non scompare mai.

VALUTAZIONE PASTORALE

DIREZIONE  

SPIRITUALE 

È...

Orizzonte  
tematico

Catechismo 
della Chiesa  

Cattolica (CCC)

Passi biblici di  
riferimento

EP. 6 -

IMPARARE 

L’ARTE DEL 

DISCERNERE  I 

MOVIMENTI 

DEL CUORE

Davide

La preghiera 
del re  

discernimento 
e decisione

[cf n. 2579-
2580]  

Il re [Davide] 
alza le mani 
verso il cielo 
e supplica il 
Signore per 
sé, per tutto 

il popolo, per 
le generazioni 
future, per il 
perdono dei 

peccati…

1 Samuele 16, 1-13
Uomo secondo il 

cuore di Dio

[2 Sam 6-7]



67VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

l inguaggiTouch

Ep 7.12.13 - La vita secondo lo Spirito 

LINGUAGGIO FILMICO

EP. 7 -  

GIOCO 

D’AZZARDO

Durante eventi cataclismici globali la nostra co-
scienza collettiva si sincronizza; lo fanno anche le 
sequenze numeriche create da generatori di numeri 
casuali, la scienza non sa spiegare questo fenomeno 
ma la religione sì, si chiama preghiera una richiesta 
collettiva espressa all’unisono, una speranza con-
divisa, una paura alleviate, una vita risparmiata. I 
numeri sono costanti ma a volte no. In tempi di tra-
gedie o di gioia collettiva, in questi brevi momenti è 
solo l’esperienza emotiva condivisa che fa sembrare 
il mondo meno casuale. Forse è una coincidenza o 
forse è la risposta alle nostre preghiere.

EP. 12 -  

VORTICE  

(II PARTE)

Ci sono un miliardo di nanosecondi in un anno. 
L’unica costante che collega i nanosecondi agli 
anni è il cambiamento. L’universo, dagli atomi alle 
galassie, è in un perpetuo stato di flusso ma a noi 
uomini non piace il cambiamento, lo ostacoliamo, 
ci spaventa, cosi creiamo l’illusione della stasi…
Conclusione - Ogni giorno, in ogni momento, ad 
ogni nanosecondo, il mondo cambia. Gli elettroni 
si scontrano tra di loro e reagiscono. Le persone si 
incontrano alterando il percorso l’uno degli altri. 
Cambiare non è facile, il più delle volte è doloroso 
e difficile, ma può essere positivo, perché il cam-
biamento ci rende forti, tempra la nostra resistenza 
e ci insegna ad evolversi.

EP. 13-  

RITORNO AL 

PASSATO

È naturale chiedersi che differenza possa fare una 
persona nel mondo. Guardiamo dentro noi stessi, 
chiedendoci se siamo capaci di atti di eroismo e di 
grandezza, ma la verità è che ogni volta che com-
piamo un›azione abbiamo un impatto: ogni singola 
cosa che facciamo ha un effetto su chi ci circonda, 
ogni nostra scelta produce una reazione a catena 
nel mondo. Il più insignificante atto di gentilezza 
può causare una reazione a catena di benefici im-
previsti verso persone che non conosciamo, risulta-
ti che forse non conosceremo mai ma che accado-
no comunque. (segue...)



68 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

Carmine Fischettil inguaggi

VALUTAZIONE PASTORALE

DIREZIONE  

SPIRITUALE 

È...

Orizzonte  
tematico

Catechismo 
della Chiesa  

Cattolica (CCC)

Passi biblici di  
riferimento

VITA 

SECONDO 

LO SPIRITO

Lo Spirito 
guida verso la 
conformazio-
ne a Cristo… 

sul modello di 
Maria

[cf nn. 2598-
2622]  

Nello Spirito 
Santo, la pre-

ghiera cristiana 
è comunione 
di amore con 
il Padre, non 

solamente per 
mezzo di Cristo, 

ma anche in 
lui…

Romani 8, 1-17 -  
La vita secondo  

lo Spirito

Luca 1, 46-55 - 
Corpo, anima e 

spirito magnificano 
il Signore

Lo Spirito stesso, insieme al nostro spirito, attesta che siamo figli 
di Dio (Rm 8, 16)

Nell’esperienza spirituale cristiana c’è una forza che gioca un 
ruolo determinante: lo Spirito Santo che in virtù di apertura, sen-
sibilità e disponibilità dell’umano spirito si fa intermediario dell’in-
contro con il Padre, rendendo consapevoli della vera natura della 
figliolanza. In questo cammino, lo Spirito pone accanto delle per-
sone - dei guardiani/custodi volendo usare il linguaggio della serie 
televisiva - che aiutano ad orientarsi alla conformazione a Cristo.

Nella Lettera ai Romani citata, per Paolo vivere secondo lo Spiri-
to significa vivere nella carne, alla quale l’uomo non può sottrarsi e 
che esprime la sua dipendenza creaturale da Dio, ma non secondo 

EP. 13-  

RITORNO AL 

PASSATO

Conclusione - Il momento in cui tutto era possibi-
le, l’istante in cui è stata fatta una scelta o compiu-
ta un’azione, l’ultimo respiro prima di muovere un 
passo. Le reazioni a catena più durature sono inne-
scate in quei momenti, da quelle azioni, da quelle 
scelte, e sempre dalle decisioni ispirate dall’amore.



69VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

l inguaggiTouch

la carne! Ed è proprio questo il cammino che lo Spirito orienta a 
portare avanti: l’amore di Dio resosi presente in Gesù Cristo ac-
compagna l’uomo a prendere sul serio tutte le sue dimensioni della 
propria vita e ad avviare un processo di Redenzione che lo condurrà 
alla piena felicità.

“La vita spirituale è la disponibilità all’incontro con il Dio perso-
nale e sovrapersonale che si fa sentire nella parola e nell’esperienza 
quando, come e dove egli vuole, passando attraverso i luoghi da noi 
scelti, i tempi dei riti da noi celebrati, le spiegazioni da noi faticosa-
mente date. Una disponibilità aperta, un’attesa impegnata, un desi-
derio acceso, un’obbedienza amante, un affetto attento, sono questi 
gli atteggiamenti e i comportamenti che descrivono al meglio la vita 
spirituale. Però ci sono sempre anche un margine di disponibilità è 
un silenzio pieno di stupore che sarà necessario accettare, sopralzo 
portare trasformare il nove esperienze”1.

1   Sintesi magistrale del nostro articolo sulle connessioni spirituali è rappresentata da 
questo pensiero di G. Ruhbach citato in Aa.Vv., Corso fondamentale di spiritualità, Que-
riniana, Brescia 2006, p. 38.



70 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

suoni

Maria Mascheretti

Insegnante presso un liceo scientifico di Roma, membro del Gruppo redazionale di 
«Vocazioni», Roma.

Maria MascherettiMaria Mascheretti

Insegnante presso un liceo scientifico di Roma, membro del Gruppo redazionale di Insegnante presso un liceo scientifico di Roma, membro del Gruppo redazionale di 
«Vocazioni», Roma.«Vocazioni», Roma.

Alan Walker

Alone

Alan Walker è un giovane disc jockey nato nel 1997 a Northam-
pton, capoluogo della contea di Northamptonshire, nel Regno Unito.

Il suo notevole talento ha subito fatto breccia nel cuore di nume-
rose case discografiche. Nel 2015 è arrivata la svolta nella sua car-
riera: ha firmato un contratto con la MER Musikk, casa discografica 
norvegese e con la Sony Music Sweden.

Il padre inglese e la madre norvegese gli hanno permesso di ac-
quisire la ricchezza di diverse culture. All’età di due anni si è trasfe-
rito in Norvegia nella città di Bergen, che è la sua attuale residenza. 

Essendo cresciuto in un tempo di piena programmazione digitale, 
fin da piccolo ha mostrato una predilezione per l’informatica e il mon-
do dei computer, in particolare per i programmi di grafica e design. 

Walker a quindici anni ha iniziato a comporre i primi brani 
elettro-house con il suo computer grazie ad appositi software e a 
caricarli sulle piattaforme Youtube e SoundCloud. Diciannovenne, 
parte dalla Norvegia per portare il suo successo, Faded, sui palchi di 
tutta Europa.

Senza alcun background musicale, a parte qualche lezione di 
pianoforte da bambino, è divenuto uno dei nomi più importanti 
della musica elettropop internazionale, un artista prodigio. 

La prima raccolta di Alan Walker è ancora disponibile sul suo 
canale you tube ed è composta da brani strumentali.



71VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

suoniAlan Walker

Lanciata sul mercato dalla  Sony, i risultati ottenuti sono stati 
strepitosi.  “Non me l’aspettavo proprio” afferma Alan Walker. La 
sua realtà è cambiata in brevissimo tempo: dai banchi di scuola ai 
palchi del mondo per promuovere la sua “ricerca delle cose perdu-
te”, come canta nel brano che l’ha portato al successo. 

Ora tutti conoscono la sua musica. In pochi, però, hanno visto il 
suo volto. I lineamenti delicati del giovane norvegese sono, infatti, co-
perti da un cappuccio, che il dj indossa durante le sue performances.  

Nessun significato o messaggio da veicolare, solo un marchio di-
stintivo del suo stile. 

Il singolo Alone ha vantato in pochi giorni milioni di stream e 
di visualizzazioni; è stato pubblicato il 2 dicembre 2016 dalla MER 
Musikk.

Il brano è stato scritto e prodotto da Alan Walker, Anders Froen, 
Gunnar Greve Pettersen, Degandartl, Jesper Borgen e Mood Me-
lodies. La base strumentale è stata creata da Degandartl e Anders 
Froen e la voce è stata prodotta dallo stesso Alan Walker in collabo-
razione con la cantante svedese Noonie Bao.

Il videoclip della canzone è stato diretto da Rikkard & Tobias 
Häggbom ed è stato girato in diverse località tra cui Londra, Paesi 
Bassi e Svezia.

“Per me Alone è un pezzo che parla di unione. Una canzone che 
esalta la sensazione e il benessere dati dalla solidarietà. Quando ho 
iniziato a fare musica l’obiettivo non è mai stato quello di essere 
qualcuno, ma di creare qualcosa che gli altri potessero godersi con 
me. La coesione che ho sperimentato facendo musica e condividen-
dola con la gente è incredibile”, racconta il giovane artista.

			              ALONE
Lost in your mind 

I wanna know 
Am I loosing my mind 

Never let me go

If this night is not forever 

testo



72 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

Maria Mascherettisuoni

At least we are together 
I know I’m not alone 
I know I’m not alone

Anywhere whenever 
Apart but still together 
I know I’m not alone 
I know I’m not alone 
I know I’m not alone 
I know I’m not alone

Unconscious mind 
I’m wide awake 

Wanna feel one last time 
Take my pain away

If this night is not forever 
At least we are together 

I know I’m not alone 
I know I’m not alone

Anywhere whenever 
Apart but still together 
I know I’m not alone 
I know I’m not alone 
I know I’m not alone 
I know I’m not alone

I’m not alone, I’m not alone 
I’m not alone, I know I’m not alone 

I’m not alone, I’m not alone 
I’m not alone, I know I’m not alone

Traduzione

Perso nella tua mente 
Voglio sapere 



73VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

suoniAlan Walker

Sto perdendo la mia mente 
Non lasciarmi mai andare

Se questa notte non è per sempre 
Almeno siamo insieme 
Lo so che non sono solo 
Lo so che non sono solo

Ovunque, ogni volta 
Separati, ma ancora insieme 

Lo so che non sono solo 
Lo so che non sono solo 
Lo so che non sono solo 
Lo so che non sono solo

Una mente inconscia 
sono ben sveglio 

Vuoi sentire per l’ultima volta 
Porta via il mio dolore

Se questa notte non è per sempre 
Almeno siamo insieme 
Lo so che non sono solo 
Lo so che non sono solo

Ovunque, ogni volta 
Separati, ma ancora insieme 

Lo so che non sono solo 
Lo so che non sono solo 
Lo so che non sono solo 
Lo so che non sono solo

Io non sono solo, non sono solo 
Io non sono solo, io so che non sono solo 

Io non sono solo, non sono solo 

https://www.youtube.com/watch?v=1-xGerv5FOk



74 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

Maria Mascherettisuoni

Globalizzazione e solitudine

C’è una solitudine dello spazio 

una solitudine del mare 

una solitudine della Morte, 

ma queste sono comunità 

confrontate con quell’area più profonda quell’intimità polare 

un’anima al cospetto di se stessa. 

Emily Dickinson

Nel mondo in cui siamo, dove la tecnologia è ormai parte della 

nostra quotidianità, è cambiato anche il modo di stare con se stessi 

e con gli altri.

Gabriele Romagnoli, in un articolo su La Repubblica, già quattro 

anni fa, scriveva di un ragazzo che cammina solo in una città stra-

niera, si ferma, estrae dalla tasca uno smartphone, solleva il braccio, 

sorride allo schermo, scatta. Poi controlla l’esito, clicca su un altro 

paio di comandi prima di riporre l’oggetto e ripartire. Si è appena fat-

to un selfie, fin dall’etimologia (self = se stesso) qualcosa di solitario, 

ma l’ha condiviso con un numero imprecisato di persone postando 

l’immagine su Facebook, Instagram o qualche altro social network. 

Il navigatore solitario Manfred Marktel va in barca dalla Namibia 

a Bahia. Durante il percorso (4.000 miglia) tiene un blog, fa sapere 

tutto quel che gli accade, riceve commenti e risponde. 

I vagoni delle metropolitane, i bar, le pizzerie, tutti i luoghi pub-

blici sono abitati da persone che chattano, fotografano, inviano e 

condividono… con il capo piegato sullo smartphone! Nel frattempo 

si può fare altro, si mangia, si cammina.

Non siamo mai soli, siamo sempre con qualcuno, spesso siamo 

con molti altri. 

Un ragazzo del liceo mi racconta della discussione col padre che 

vuole che esca con gli amici anziché stare tante ore con il PC. “Non 

capisce mio padre che per stare con gli amici non ho bisogno di uscire. 

Siamo sempre insieme, anche se siamo lontani… e siamo in tanti”.

Davvero le nuove tecnologie ci evitano l’esperienza della solitu-



75VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

suoniAlan Walker

dine? O forse la solitudine è un imperativo che vogliamo ci appar-
tenga, è un impegno dell’anima a mettersi al cospetto di se stessa?

Isolati o soli?

Con l’isolamento si sceglie di escludere l’altro, di innalzare un 
muro tra se stessi e gli altri. Questa modalità consente di preservare 
un’immagine di sé integra, un’immagine ideale, non sfiorata dal 
confronto che, si crede, potrebbe intaccarla, svilirla, renderla vul-
nerabile. 

L’isolamento diviene come una sorta di autoesaltazione, un co-
stante consenso e  soddisfacimento nei confronti di una immagine 
di sé idealizzata. La distanza dall’altro, a questo punto, è necessaria 
per chi teme di perdere il profilo di sé che si è costruito. 

E’ una distanza che si impone, bypassando la solitudine; chi sce-
glie l’isolamento non intende fare i conti con la solitudine. Dietro 
queste esperienze, il più delle volte, c’è un profondo dolore, ci sono 
ferite mai guardate, che sono lì e sanguinano e gridano il bisogno 
di attenzione e di cura. Dietro quell’immagine che non vogliamo 
sia intaccata dall’altro, c’è spesso quell’altro che è in noi e che non 
vogliamo accogliere, con cui non intendiamo far pace.

Scrive Emmanuel Lévinas: “Il dolore isola assolutamente ed è da 
questo isolamento assoluto che nasce l’appello all’altro, l’invoca
zione all’altro. Non è la molteplicità umana che crea la socialità, ma 
è questa relazione strana che inizia nel dolore, nel mio dolore in 
cui faccio appello all’altro, e nel suo dolore che mi turba, nel dolore 
dell’altro che non mi è indifferente. È la compassione. Soffrire non 
ha senso, ma la sofferenza per ridurre la sofferenza dell’altro è la 
sola giustificazione della sofferenza, è la mia più grande dignità”.

Freud afferma che “nessuno è padrone in casa propria”. Per cer-
care di sapere qualcosa di noi, del luogo che siamo e abitiamo, è fon-
damentale passare per solitudine che consente di entrare in rapporto 
con se stessi; bisogna fare amicizia con se stessi, è necessario fare cono-
scenza dei propri limiti, delle proprie forze e prospettive e riconoscere 
tutto di noi come una risorsa. Cercare la solitudine e saper stare soli 
permette di crearsi, di sostanziarsi, di darsi una forma in grado di rap-
portarsi con il mondo degli altri, di incontrare gli altri senza temerli. 
C’è posto per tutti nel mondo e i buoni incontri sono possibili quan-
do ognuno sente di aver costruito per sé uno spazio in cui potersi 



76 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

Maria Mascherettisuoni

muovere liberamente, permettendo anche all’altro, nell’incontro, 
di poter fare altrettanto.

Bisogna cercare con consapevolezza spazi di solitudine per vin-
cere l’isolamento e incontrare il dolore. Lì le cose cambiano: ini-
zia un’azione interiore, si fa strada una pace profonda, si origina la 
tranquillità, si sprigionano le energie spirituali che sostengono un 
agire costruttivo.

Il frutto di questi passi ci riconsegna a noi stessi con il nostro po-
tenziale totalmente attivo. Seneca diceva a Lucilio: Vindica te tibi. Ri-
consegnati a te stesso. E’ il compito dell’uomo solido, che intende 
sperimentare la sua integrità interiore, facendola incontrare all’altro 

Walkers join

E’ molto interessante il video proposto dall’autore di Alone: gio-
vani interconnessi e camminatori. Potremmo dire giovani in una 
storia che è vocazione.

Si danno un appuntamento, cercano la strada per incontrarsi e, 
passo dopo passo, con una meta chiara da raggiungere, ciascuno 
con il suo ritmo, ciascuno con la consapevolezza di non essere solo, 
arrivano: allargano lo sguardo, spaziano in un orizzonte vasto, in-
sieme, ma in una personale autonomia, liberano il volto, godono 
stupiti di quel che hanno davanti e, anzitutto, dentro: la luce,  la 
bellezza, i passi che ancora attendono d’essere compiuti.

Si tratta di un viaggiare non di uno spostarsi. 
C’è una intuizione sul dove andare e c’è un’energia che chiede 

di andare in fretta. Un po’ come Maria che, abitata dalla Vita, in 
fretta, vuole andare da Elisabetta per condividere e trovare la forza, 
nell’incontro, per portare avanti il Sì annunciato e pronunciato.

David Le Breton ci aiuta nel suo libro Il mondo a piedi. Elogio della 

marcia a masticare la parola cammino. 
Camminare significa aprirsi al mondo; immerge in una forma 

attiva di meditazione che sollecita la partecipazione di tutti i sensi; 
spesso è un espediente per prendere contatto con noi stessi, per il 
piacere di gustare il tempo che passa, per scoprire luoghi e volti sco-
nosciuti, o anche, semplicemente, per rispondere al richiamo della 
strada. Camminare è un modo tranquillo per reinventare il tempo 
e lo spazio. Prevede una lieta umiltà davanti al mondo. Fa nascere 



77VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

suoniAlan Walker

l’amore per la semplicità, per la lenta fruizione del tempo. 
I passi migliorano la capacità dello sguardo che entra nelle si-

nuosità dello spazio esterno ed interiore e stabilisce accoglienza ed 
alleanza.

La bella strada color lavanda 

impallidisce a ogni secondo. 

Nessuno l’ha mai percorsa, 

anch’essa é nata con il giorno. 

E il villaggio 

là in fondo 

non attende che Voi 

per risvegliarsi all’esistenza 

David Le Breton



78 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

letture
a cura di M. Teresa Romanelli
segretaria di Redazione, CEI - Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni

VINCENZO IPPOLITO
5 passi per 
essere felice. 
Un cammino per 
imparare l’arte del 
discernimento.
Punto Famiglia, 
Salerno 2018 

“Il discernimento è 
l’arte di essere felici, 
di imboccare la strada 
maestra, di partire, pur 
senza sapere dove il 
cammino ci condurrà, 
perché se nostra è la 
navicella che salpa verso 
il mare dell’infinito, 
dobbiamo permettere 
che sia Lui, Gesù, a 
tenere in mano il timone 
della nostra vita”. 
“Questo libro è stato 
pensato per chi ha sete 
di felicità e per chi, 
giovane o meno che sia, 
desidera incamminarsi 
sulla strada della 
ricerca, dietro Gesù, 
Maestro impareggiabile 
nell’amore che genera 
gioia”. 

GIACOMO COSTA 
Il discernimento. 
San Paolo, Milano 2018

Parlare di discernimento 
significa mettere a tema 
le occasioni o gli ambiti 
in cui sperimentiamo il 
dubbio, l’incertezza, la 
fatica di capire qual è 
la cosa giusta da fare, 
la direzione verso cui 
muovere il prossimo 
passo, che si tratti 
delle grandi decisioni 
della vita o delle tante 
opzioni che orientano 
il nostro stile di vita. Il 
testo, ispirandosi alla 
prospettiva di fondo 
di papa Francesco, alla 
spiritualità che lo anima, 
al pensiero teologico che 
struttura le sue parole 
e azioni, vuole proporre 
qualche spunto per 
far cogliere che cosa è 
in gioco nelle diverse 
declinazioni di questa 
parola chiave. 

GAETANO PICCOLO
Testa o cuore? 
L’arte del 
discernimento.
Edizioni Paoline, 
Roma 2017

Il testo agile nella forma 
e fresco nel linguaggio 
si presenta come 
un’occasione favorevole 
per mettere ordine nella 
propria vita, invitando 
pensieri e sentimenti 
a fare pace tra loro. 
Come? Attraverso 
la preghiera e il 
discernimento. Il libretto 
è un’introduzione 
agli Esercizi spirituali 
di Ignazio di Loyola 
valida per tutti e in 
particolare per i giovani. 
Un cammino in cinque 
tappe per diventare 
più consapevoli di 
quello che si muove 
dentro. Ogni tappa/
incontro offre indicazioni 
concrete per conoscersi 
meglio e spunti biblici 
per pregare, riflettere e 
percorrere le vie nuove 
indicate dallo Spirito.



79

a cura di M. Teresa Romanelli
segretaria di Redazione, CEI - Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni

letture

VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

CEI - Uf� cio Nazionale per la 
pastorale delle vocazioni

Via Aurelia 468 - 00165 ROMA
T. 06.66398.410-411 
F. 06.66398.414

M. vocazioni@chiesacattolica.it
www.vocazioni.chiesacattolica.it



80 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

Antonio Genziani

Collaboratore dell’Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni - CEI, Roma.

color i

Caravaggio

La deposizione di Cristo

Il discepolo amato nella deposizione

“Dopo questi fatti Giuseppe di Arimatea, che era discepolo di 

Gesù, ma di nascosto, per timore dei Giudei, chiese a Pilato di pren-

dere il corpo di Gesù. Pilato lo concesse. Allora egli andò e prese 

il corpo di Gesù. 39Vi andò anche Nicodèmo - quello che in prece-

denza era andato da lui di notte - e portò circa trenta chili di una 

mistura di mirra e di àloe. 40Essi presero allora il corpo di Gesù e lo 

avvolsero con teli, insieme ad aromi, come usano fare i Giudei per 

preparare la sepoltura. 41Ora, nel luogo dove era stato crocifisso, vi 

era un giardino e nel giardino un sepolcro nuovo, nel quale nessu-

no era stato ancora posto. 42Là dunque, poiché era il giorno della 

Parasceve dei Giudei e dato che il sepolcro era vicino, posero Gesù”. 

(Gv 19, 38-42)

L’artista1

Il momento storico in cui vive il Caravaggio coincide con vicen-

de fondamentali per la storia della Chiesa. Da una parte la riforma 

protestante mira ad un rinnovamento della prassi e della dottrina 

1   Più volte nella rubrica colori abbiamo presentato le opere del Caravaggio rimandiamo 
a “Vocazioni”: 5/2015, 2/2016, 1/2017, 2/2018.



81VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

color iLa Deposizione

cristiana - rivendicando un ritorno alla Chiesa delle origini e alle 
scritture - dall’altra, la chiesa di Roma avvia un processo per con-
trastarla e promuove, a sua volta, un consolidamento della dottrina 
teologica e una accentuazione delle pratiche devozionali2. E così, 
decisioni che riguardano intere comunità entrano nelle esistenze e 
nelle vicende individuali. Il Caravaggio interpreta in modo perso-
nale, autonomo, i contenuti di questo rinnovamento. L’occasione 
è data dalla “deposizione” che testimonia la sua adesione a queste 
idee di cambiamento; in particolare la sua vicinanza al cardinale Fe-
derico Borromeo e all’ambiente degli oratoriani che predicano un 
ritorno alla povertà. Il Caravaggio si sente a proprio agio nel ritrarre 
poveri, peccatori lontani da Dio, ma spesso è costretto a rimettere 
mano alle proprie opere a seguito di critiche e accuse di poco decoro 
da parte degli ecclesiastici. Il suo senso di libertà, i suoi gesti pro-
vocatori e aggressivi, hanno contribuito a dare un’immagine di un 
Caravaggio dai comportamenti a dir poco stravaganti. Si narra che, 
trasandato e scarso nell’igiene, “mangiò molti anni sopra la tela di 
un ritratto, servendosene per tovaglia mattina e sera”. 

L’opera3

L’opera, per il suo realismo, si distanzia dalle pale d’altare fin 
d’allora commissionate, “soavi e leggere”. Anche tra i critici del 
tempo è considerata la più bella opera del Caravaggio. Tutti i per-
sonaggi esprimono l’amore, la cura e la dedizione verso Gesù nel 
momento in cui è deposto dalla croce. 

La composizione dell’opera è pensata come una rappresentazione 
scultorea. Sicuramente in questa tela il Caravaggio ha in mente la 
pietà del Michelangelo, al quale rende omaggio rappresentando Ni-
codemo con il suo volto.

2    La spiritualità cattolica che i manuali chiamano della Controriforma invitava gli artisti 
ad aderire alla lettera e al senso della Scrittura e, allo stesso tempo, ad attualizzarne il 
messaggio, così da renderlo a tutti comprensibile ed efficace.

3   Commissionata da Pietro Vittrice per la chiesa di s. Maria in Vallicella è una delle 
prime pale d’altare eseguite dal Caravaggio tra il 1602-04. Dopo molte traversie durante 
il periodo napoleonico in cui fu requisita e poi restituita ora si trova nella Pinacoteca 
Vaticana.



82 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

AnTonIo GenZIAnIcolor i

Tutti i personaggi sono disposti secondo una curva che da Maria di 

Cleofa arriva alla pietra sepolcrale, passando per Gesù, in una cadu-

ta dall’alto verso il basso. Questo per evidenziare ciò che avveniva 

sotto la pala dell’altare, quando l’attenzione era rivolta al sacerdote 

mentre celebrava l’Eucaristia.

Iniziamo la lettura dell’opera partendo da destra, dalle tre donne 

in alto. Queste donne non hanno mai abbandonato Gesù, esprimo-

no fedeltà al maestro e con il loro affetto custodiscono il suo corpo 

con cura e prossimità.

Maria di Cleofa 

Maria di Cleofa, con le braccia innalzate 

le mani in segno di resa, urla tutto il suo do-

lore; gli occhi spalancati per esprimere tutto 

il suo strazio, per gridare al mondo la propria 

sofferenza. La morte, a volte, può renderci 

arrendevoli, ci ruba la speranza, ci fa dimen-

ticare le parole di Gesù, ci fa piombare in un 

profondo pessimismo… Ma il volto di Maria 

di Cleofa è rivolto verso l’alto, a qualcuno che ascolta il suo grido, 

il suo dolore.

Le braccia, allora, sembrano preannunciare la risurrezione, la 

promessa di Gesù. E le mani che lodano, pregano, sono la sconfitta 

della morte. No, Maria non è ripiegata su se stessa, è consapevole 

che l’amore non può morire perché questo amore ha in sé il germe 

della risurrezione. 

Maria Maddalena

Maria Maddalena esprime il suo dolo-

re con le lacrime. Le lacrime comunicano 

un’assenza, un vuoto, la mancanza di un 

affetto; il pianto è un compagno che allevia 

per un attimo un dolore più atroce  e non ci 

fa sentire soli. Maria lo sa, è consapevole di 

questo; tiene tra le mani un lembo di quel 



83VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

color ilA DeposIZIone

telo che avvolge il corpo di Gesù perché, quando c’è il distacco da 

un affetto, ciò che ci fa compagnia non sono solo il pianto, le la-

crime, ma è la prossimità con gli oggetti dell’amato. Il grande telo 

in cui è avvolto il corpo di Gesù è il segno più eloquente, quando 

piegato con cura nel sepolcro, sarà testimonianza della risurrezione. 

E Giovanni  scrive di se stesso che vide e credette: veramente questo 

lembo  di telo ci svela, in un frammento, la risurrezione di Gesù.

Maria ha lo sguardo rivolto verso il corpo di Gesù, nessuno è  

capace di consolarla, di farla uscire dal suo dolore.   

Maria la Madre di Gesù

A differenza di Maria Maddalena, la Madre di Gesù vive un do-

lore composto, non ha più lacrime da versare… E nel suo sguardo è 

come se volesse far rinascere questo corpo nel suo grembo: allarga 

le braccia fino alle due estremità della grande tela come per con-

tenere, racchiudere in sé, il corpo di Gesù; sembra voler sollevare 

tutto il dolore del mondo attraverso il dolore del figlio.

 

Con questo gesto raccoglie le persone accanto a sé in un abbrac-

cio: è madre di tutta l’umanità, un’umanità che piange e soffre. Il suo 

volto è illuminato dal biancore del corpo di Gesù che sembra già tra-

sfigurato. La mano destra è illuminata, l’altra rimane nella penom-

bra; bagliori di luce che illuminano il dolore, la sofferenza, la morte. 

Maria fissa Gesù e ricorda; il ricordo allevia per un attimo il suo 

profondo dolore con lo sguardo, con il cuore,  è come se pronun-

ciasse un altro si.

Giovanni

Giovanni è un giovane che sta vivendo, 

per la prima volta, l’esperienza del distacco 

dalla persona amata. Si sente improvvisa-

mente solo e senza più punti di riferimen-

to. Il colore delle vesti narra il suo stato d’a-

nimo più profondo: il verde della speranza, 

il rosso della passione e dell’amore. 



84 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

AnTonIo GenZIAnIcolor i

Giovanni è immerso nei suoi pensieri, nei ricordi. Quando si 

vive il distacco dalla persona amata, l’unica consolazione che ri-

mane è quella del ricordare, del far memoria dei gesti, delle parole, 

dei momenti di gioia trascorsi insieme. Quello della memoria è un 

rapporto privilegiato perché consente di rivivere, almeno per un 

momento, un legame profondo d’amore. 

La mano destra di Giovanni sorregge con forza il corpo di Gesù 

ed entra nella ferita del fianco; in  questo contesto, da questo stato 

d’animo hanno origine  le parole:  “…ciò che noi abbiamo veduto con i 

nostri occhi, ciò che noi abbiamo contemplato e ciò che le nostre mani hanno 

toccato, ossia il Verbo della vita”. (1Gv 1, 1)

Giovanni ci invita a fare esperienza di tutto ciò, a toccare quella feri-

ta da cui ognuno di noi è stato guarito, che ci permette di vedere oltre... 

Con la mano sinistra, come per accertarsi del respiro di Gesù, 

sfiora per un’ultima carezza il corpo del Maestro.

Giovanni ora vive in modo diverso l’intimità con il suo Signore, 

accoglie tra le sue braccia il corpo, ne contempla la bellezza chinato 

e attratto verso il suo cuore.

Nicodemo4

Nicodemo lo ricordiamo, nel Vangelo di Gio-

vanni, per il suo colloquio notturno con Gesù. 

Era rimasto colpito dai segni che Gesù compiva 

e questo gli aveva fatto nascere un’inquietudine 

interiore che non lo faceva dormire. Da qui il  

4   Molto interessante questo scritto in cui Caravaggio parla in prima persona e motiva 
questa scelta di dare il volto di Nicodemo a Michelangelo Buonarroti:  “Tante volte mi 
sono autoritratto nelle mie tele. Anche questo Nicodemo è un mio “speciale” autoritrat-
to. Michelangelo Buonarroti, nella pietà di Firenze, aveva scolpito le proprie sembianze 
in quelle di Nicodemo, l’artista testimone, colui che aveva dipinto il primo ritratto di 
Cristo, un crocifisso miracoloso conservato a Beirut. Questo mio Nicodemo ha il volto 
del Buonarroti, nel quale mi rispecchio: Michelangelo come me, artista, peccatore, come 
me. e come me ben consapevole che l’arte non salva, ma può “portare” Colui che salva, 
abbracciarsi alle sue ginocchia e offrirlo agli occhi di chi ha un cuore semplice”. (Ro-
berto Filippetti, Caravaggio l’urlo e la luce. Una storia in cinque stanze, Itaca, 2005.)



85VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

color ilA DeposIZIone

desiderio di parlargli.  La sua fede si manifesta lentamente, poi la ri-

vela alla luce del sole, fino a difenderlo quando si trova nel sinedrio 

e insieme all’altro suo amico,  Giuseppe d’Arimatea, a richiederne 

il corpo dopo la morte. Si prende cura  del corpo senza più vita e 

dimostra così il suo profondo legame d’amore con lui. Nicodemo 

l’aveva intuito da quel primo incontro in quella notte stellata e ora, 

ricurvo sul corpo di Gesù, lo stringe con come per non perderlo, per 

tenerlo per sé. 

È l’unico personaggio che guarda l’osservatore dell’opera, è lo 

sguardo di un vecchio, pieno di  anni, esperienze e ricordi: era stato 

invitato quella notte a “rinascere dall’alto” e ora, con il suo sguardo 

profondo, entra in relazione con l’osservatore e gli sussurra: “ecco 

l’uomo che fa rinascere dall’alto, lo ha fatto con me, io ne sono testimone, 

credilo veramente…”   

Il corpo di Gesù

Gesù sembra dormire, malgrado 

il martirio della croce e i segni della 

passione. Ricordiamo Gesù che rim-

provera gli amici di una bimba mor-

ta quando disse ai suoi genitori: “la 

bambina non è morta ma dorme”. 

Caravaggio non ha raffigurato Gesù morto, ma come uno che 

dorme: paragonare la morte a un sonno è pacificante e consolante 

perché dice tutta la sua transitorietà e provvisorietà. 

Il suo corpo non è illuminato, ma emana luce, una luce che pro-

viene dal corpo stesso e sembra illuminare i volti delle persone pre-

senti. Per il Caravaggio il corpo di Gesù morto indica sentieri di vita: 

il braccio destro, abbandonato alla morte, tocca la lastra sepolcrale, 

la indica con tre dita della mano, allusione ai 3 giorni in cui Gesù 

sarà in balia della morte e che annunciano la sua risurrezione, la 

sua vittoria sulla morte.

La mano esanime  di Gesù sulla lastra di roccia è un riferimento 



86 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

Antonio Genzianicolor i

a Gesù pietra d’angolo5, questa pietra sembra bucare la tela, tanto è 

stata scolpita in modo affilato. 

Il telo bianco che avvolge il corpo è l’unico testimone della ri-

surrezione di Gesù, scende lievemente sulla lastra sepolcrale a illu-

minarne ogni angolo fino a toccare, con un lembo, una pianta di 

tasso barbasso, una pianta-arbusto, il cui fiore, per dare frutto, deve 

morire. Simboleggia la vita di Gesù e posta lì, in quell’angolo buio, 

sta ad annunciare, insieme ai teli, il mistero e la forza della risur-

rezione di Gesù che fa svanire i nostri dubbi e incertezze e credere 

nella nostra risurrezione. 

Approccio vocazionale

La memoria del cuore nello sguardo del discepolo amato

La parola tace sulla presenza del discepolo amato nel momento 

della deposizione del corpo di Gesù dalla croce. Tace perché il disce-

polo ne è testimone oculare, non ha bisogno di scrivere il suo nome, 

non deve giustificare la sua presenza: il discepolo è sotto la croce, è 

presente e custodisce con cura il corpo di Gesù.

Il discepolo amato guarda, contempla, scorge in lui la risurre-

zione e intuisce nel corpo di Gesù il dono dell’Eucaristia. La mano 

destra tocca la ferita di Gesù, da cui scaturiscono sangue e acqua, 

allusione all’Eucaristia; la mano sinistra tocca il ventre come per 

accertarsi che il cuore batte ancora. Giovanni l’evangelista dice: 

“Ciò che era fin da principio, ciò che noi abbiamo udito, ciò che noi 

abbiamo veduto con i nostri occhi, ciò che noi abbiamo contemplato e ciò 

che le nostre mani hanno toccato, ossia il Verbo della vita  (poiché la 

vita si è fatta visibile, noi l›abbiamo veduta e di ciò rendiamo : testi-

monianza e vi annunziamo la vita eterna”. (1Gv 1, 1-4)

	

L’opera è nata inizialmente come una pala d’altare e la compo-

sizione ideata dal Caravaggio ha una duplice funzione: - la pietra 

sepolcrale allude a un altare,  - il lino con cui è avvolto il corpo 

5   Il salmo 118: la pietra scartata  dal costruttore è diventata testata d’angolo, in questo 
momento Cristo è la pietra scartata dalla storia. 



87VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

color iLa Deposizione

di Gesù simboleggia la tovaglia posta sull’altare. Il sacerdote che 
a quell’epoca celebrava, al di sotto della pala, nel momento della 
consacrazione innalzava l’Eucaristia che, sovrapponendosi  al corpo 
di Gesù permetteva, a chi assisteva alla celebrazione dell’Eucaristia, 
di fare riferimento al suo Corpo e al suo Sangue. 

Giovanni sorregge con le sue braccia il corpo di Gesù. È partico-
lare il significato perché  ci fa comprendere un aspetto vocazionale 
importante; il fare memoria e il ricordare. 

Ricordare: portare nel cuore. Nel distacco dall’affetto di una perso-
na cara, ciò che è consolante, è ricordare tutto ciò che la persona ha 
detto e fatto in vita,  fare memoria aiuta a riconciliarsi con se stessi 
e con la persona amata. Papa Francesco afferma:

“Ricordati. La memoria è importante, perché ci permette di ri-
manere nell’amore, di ri-cordare, cioè di portare nel cuore, di non 
dimenticare chi ci ama e chi siamo chiamati ad amare. Eppure que-
sta facoltà unica, che il Signore ci ha dato, è oggi piuttosto inde-
bolita. Nella frenesia in cui siamo immersi, tante persone e tanti 
fatti sembrano scivolarci addosso. Si gira pagina in fretta, voraci di 
novità ma poveri di ricordi. Così, bruciando i ricordi e vivendo all’i-
stante, si rischia di restare in superficie, nel flusso delle cose che 
succedono, senza andare in profondità, senza quello spessore che ci 
ricorda chi siamo e dove andiamo. Allora la vita esteriore diventa 
frammentata, quella interiore inerte.

La solennità del Corpus Domini - ci ricorda che nella frammen-
tazione della vita il Signore ci viene incontro con una fragilità amo-
revole, che è l’Eucaristia. Nel Pane di vita il Signore viene a visitarci 
facendosi cibo umile che con amore guarisce la nostra memoria, 
malata di frenesia. Perché l’Eucaristia è il memoriale dell’amore di Dio. 
Lì «si fa memoria della sua passione», dell’amore di Dio per noi, che 
è la nostra forza, il sostegno del nostro camminare. Ecco perché ci 
fa tanto bene il memoriale eucaristico: non è una memoria astratta, 
fredda e nozionistica, ma la memoria vivente e consolante dell’a-
more di Dio (…). Nell’Eucaristia c’è tutto il gusto delle parole e dei 
gesti di Gesù, il sapore della sua Pasqua, la fragranza del suo Spirito. 
Ricevendola, si imprime nel nostro cuore la certezza di essere amati 



88 VOCAZIONI N. 4 Luglio/Agosto 2018

Antonio Genzianicolor i

da Lui”6. 

Nell’Eucaristia Gesù ci svela il mistero della sua identità e insie-
me il senso profondo di ogni vocazione. Chi fa memoria e si nutre 
del Corpo e del Sangue di Cristo, riceve la forza di trasformarsi per 
essere dono per gli altri7.

Questa certezza emerge nel versetto dell’evangelista Giovanni 
che afferma “Chi mangia me vivrà per me” (Gv 6, 57). È il ricordo di 
aver mangiato il suo Corpo che ci dà la possibilità di rivivere nella 
nostra vita i gesti di amore per rassomigliare sempre più a Lui. 

Preghiera
Signore
ti hanno deposto dalla croce 
nel momento della tua morte mani amorevoli  
ed hanno avvolto il tuo corpo con cura.  
Maria e le altre donne, hanno dimostrato affetto e amore 
con le lacrime e il silenzio ricolmo di attesa.
Fa che anche noi, come Giovanni, possiamo ricordare 
e far memoria nell’Eucaristia di ciò che tu hai detto e fatto.
Liberaci dalla tentazione di dimenticare le tue parole e i tuoi gesti.
Fa’ che come Giovanni  possiamo anche noi sentirci  amati da te! 
Tu Signore della vita, 
donaci di essere testimoni del tuo amore
che supera ogni morte.

6   Papa Francesco, Omelia, 18 giugno 2017. 

7   Sant’Agostino: “Siate ciò che ricevete e ricevete ciò che siete” (Discorso 272, 1). 



colori    

   

Michelangelo Merisi da Caravaggio
Deposizione di Cristo 

1602-1604, olio su tela - 300x203 cm
Pinacoteca Vaticana, Città del Vaticano

In cammino versoil Sinodo sui giovani



P
os

te
 It

al
ia

ne
 S

.p
.A

. –
 S

pe
di

zi
on

e 
in

 a
bb

on
am

en
to

 p
os

ta
le

 D
L 

35
3/

20
03

 (c
on

v.
 In

 L
. 2

7/
02

/0
4 

n.
 4

6)
 a

rt
. 1

 c
om

m
a 

2 
N

E
/P

D

Uffi cio Nazionale
per la pastorale
delle vocazioni

Uffi cio Nazionale
per la pastorale
delle vocazioni

www.vocazioni.chiesacattolica.it
www.facebook.com/RivistaVocazioni

rivista bimestrale - proprietà e edizione
Fondazione di Religione 

Santi Francesco d’Assisi e Caterina da Siena
Circonvallazione Aurelia 50 - 00165 Roma 4

AN
N

O
 X

XX
V 

LU
G

LI
O

/A
G

O
ST

O
 2

01
8  

 
 

La
 s

fi
d
a
 d

e
l 

d
is

ce
rn

im
e
n
to

UFFICIO NAZIONALE PER LA PASTORALE DELLE VOCAZIONI - CEI - Via Aurelia 468 - 00165 ROMA
tel. 06.66398410 - vocazioni@chiesacattolica.it - www.vocazioni.chiesacattolica.it
GRAFICA: Yattagraf srls - STAMPA: Mediagraf SpA - Noventa PAdivana (PD)

AVVISO SACRO
con il contributo dei Serra Club d’Italia 

e della Fondazione Italiana Beato Junípero Serra

55a GIORNATA MONDIALE
DI PREGHIERA PER LE VOCAZIONI

22 APRILE 2018

Dammi

che ascolta
un CUORE 

in cammino verso il Sinodo sui giovani

In copertina: Paul Gauguin, 
La visione dopo il sermone, 1888




