
1 
 

OMELIA DI PADRE RANIERI CANTALAMESSA – Venerdì santo, 10/4/2020 

 
 
San Gregorio Magno diceva che la Scrittura cum legentibus crescit, cresce con coloro 
che la leggono. Esprime significati sempre nuovi a seconda delle domande che 
l’uomo porta in cuore nel leggerla. E noi quest’anno leggiamo il racconto della 
Passione con una domanda –anzi con un grido – nel cuore che si leva da tutta la terra. 
Dobbiamo cercare di cogliere la risposta che la parola di Dio dà ad esso. 
Quello che abbiamo appena riascoltato è il racconto del male oggettivamente più 
grande mai commesso sulla terra. Noi possiamo guardare ad esso da due angolature 
diverse: o di fronte o di dietro, cioè o dalle sue cause o dai suoi effetti. Se ci 
fermiamo alle cause storiche della morte di Cristo ci confondiamo e ognuno sarà 
tentato di dire come Pilato: “Io sono innocente del sangue di costui” (Mt 27,24). La 
croce si comprende meglio dai suoi effetti che dalle sue cause. E quali sono stati gli 
effetti della morte di Cristo? Resi giusti per la fede in lui, riconciliati e in pace con 
Dio, ricolmi della speranza di una vita eterna! (cf. Rom 5, 1-5) 
Ma c’è un effetto che la situazione in atto ci aiuta a cogliere in particolare. La croce 
di Cristo ha cambiato il senso del dolore e della sofferenza umana. Di ogni 
sofferenza, fisica e morale. Essa non è più un castigo, una maledizione. È stata 
redenta in radice da quando il Figlio di Dio l’ha presa su di sé. Qual è la prova più 
sicura che la bevanda che qualcuno ti porge non è avvelenata? È se lui beve davanti a 
te dalla stessa coppa. Così ha fatto Dio: sulla croce ha bevuto, al cospetto del mondo, 
il calice del dolore fino alla feccia. Ha mostrato così che esso non è avvelenato, ma 
che c’è una perla in fondo ad esso. 
 
E non solo il dolore di chi ha la fede, ma ogni dolore umano. Egli è morto per tutti. 
“Quando sarò elevato da terra, aveva detto, attirerò tutti a me” (Gv 12,32). Tutti, non 
solo alcuni! “Soffrire –scriveva san Giovanni Paolo II dopo il suo attentato – significa 
diventare particolarmente suscettibili, particolarmente sensibili all’opera delle forze 
salvifiche di Dio offerte all’umanità in Cristo” . Grazie alla croce di Cristo, la 
sofferenza è diventata anch’essa, a modo suo, una specie “sacramento universale di 
salvezza” per il genere umano. 
_______ 
 
Qual è la luce che tutto questo getta sulla situazione drammatica che stiamo vivendo? 
Anche qui, più che alle cause, dobbiamo guardare agli effetti. Non solo quelli 
negativi, di cui ascoltiamo ogni giorno il triste bollettino, ma anche quelli positivi che 
solo una osservazione più attenta ci aiuta a cogliere. 
 
La pandemia del Coronavirus ci ha bruscamente risvegliati dal pericolo maggiore che 
hanno sempre corso gli individui e l’umanità, quello dell’illusione di onnipotenza. 
Abbiamo l’occasione – ha scritto un noto Rabbino ebreo – di celebrare quest’anno 
uno speciale esodo pasquale, quello “dall’esilio della coscienza” . È bastato il più 
piccolo e informe elemento della natura, un virus, a ricordarci che siamo mortali, che 
la potenza militare e la tecnologia non bastano a salvarci. “L’uomo nella prosperità 



2 
 

non comprende –dice un salmo della Bibbia -, è come gli animali che periscono” (Sal 
49, 21). Quanta verità in queste parole! 
 
Mentre affrescava la cattedrale di San Paolo a Londra, il pittore James Thornhill, a un 
certo punto, fu preso da tanto entusiasmo per un suo affresco che, retrocedendo per 
vederlo meglio, non si accorgeva che stava per precipitare nel vuoto dall’impalcatura. 
Un assistente, inorridito, capì che un grido di richiamo avrebbe solo accelerato il 
disastro. Senza pensarci due volte, intinse un pennello nel colore e lo scaraventò in 
mezzo all’affresco. Il maestro, esterrefatto, diede un balzo in avanti. La sua opera era 
compromessa, ma lui era salvo. 
 
Così fa a volte Dio con noi: sconvolge i nostri progetti e la nostra quiete, per salvarci 
dal baratro che non vediamo. Ma attenti a non ingannarci. Non è Dio che con il 
Coronavirus ha scaraventato il pennello sull’affresco della nostra orgogliosa civiltà 
tecnologica. Dio è alleato nostro, non del virus! “Io ho progetti di pace, non di 
afflizione”, dice nella Bibbia (Ger 29,11). Se questi flagelli fossero castighi di Dio, 
non si spiegherebbe perché essi colpiscono ugualmente buoni e cattivi, e perché, di 
solito, sono i poveri a portarne le conseguenze maggiori. Sono forse essi più peccatori 
degli altri? 
 
No! Colui che un giorno pianse per la morte di Lazzaro, piange oggi per il flagello 
che si è abbattuto sull’umanità. Sì, Dio “soffre”, come ogni padre e ogni madre. 
Quando un giorno lo scopriremo, ci vergogneremo di tutte le accuse che gli abbiamo 
rivolte in vita. Dio partecipa al nostro dolore per superarlo. “Essendo supremamente 
buono, –ha scritto sant’Agostino – Dio non permetterebbe mai che un qualsiasi male 
esistesse nelle sue opere, se non fosse sufficientemente potente e buono, da trarre dal 
male stesso il bene” . 
 
Forse che Dio Padre ha voluto lui la morte del suo Figlio sulla croce, a fine di 
ricavarne del bene? No, ha semplicemente permesso che la libertà umana facesse il 
suo corso, facendola però servire al suo piano, non a quello degli uomini. Questo vale 
anche per i mali naturali, terremoti ed epidemie. Non le suscita lui. Egli ha dato anche 
alla natura una sorta di liberta, qualitativamente diversa, certo, da quella morale 
dell’uomo, ma pur sempre una forma di libertà. Libertà di evolversi secondo le sue 
leggi di sviluppo. Non ha creato il mondo come un orologio programmato in anticipo 
in ogni suo minimo movimento. È quello che alcuni chiamano il caso, e che la Bibbia 
chiama invece “sapienza di Dio”. 
_____ 
 
L’altro frutto positivo della presente crisi sanitaria è il sentimento di solidarietà. 
Quando mai, a nostra memoria, gli uomini di tutte le nazioni si sono sentiti così uniti, 
così uguali, così poco litigiosi, come in questo momento di dolore? Mai come ora 
abbiamo sentito la verità di quel grido di un nostro poeta: “Uomini, pace! Sulla prona 
terra troppo è il mistero”. Ci siamo dimenticati dei muri da costruire. Il virus non 
conosce frontiere. In un attimo ha abbattuto tutte le barriere e le distinzioni: di razza, 



3 
 

di religione, di ricchezza, di potere. Non dobbiamo tornare indietro, quando sarà 
passato questo momento. Come ci ha esortato il Santo Padre, non dobbiamo sciupare 
questa occasione. Non facciamo che tanto dolore, tanti morti, tanto eroico impegno 
da parte degli operatori sanitari sia stato invano. È questa la “recessione” che 
dobbiamo temere di più. 
 
Spezzeranno le loro spade e ne faranno aratri, delle loro lance faranno falci; 

una nazione non alzerà più la spada contro un’altra nazione, 

non impareranno più l’arte della guerra. (Is 2,4) 

 
È il momento di realizzare qualcosa di questa profezia di Isaia, di cui da sempre 
l’umanità attende il compimento. Diciamo basta alla tragica corsa verso gli 
armamenti. Gridatelo con tutta la forza, voi giovani, perché è soprattutto il vostro 
destino che si gioca. Destiniamo le sconfinate risorse impiegate per gli armamenti 
agli scopi di cui, in queste situazioni, vediamo l’urgenza: la salute, l’igiene, 
l’alimentazione, la lotta contro la povertà, la cura del creato. Lasciamo alla 
generazione che verrà un mondo, se necessario, più povero di cose e di denaro, ma 
più ricco di umanità. 
____ 
 
La parola di Dio ci dice qual è la prima cosa che dobbiamo fare in momenti come 
questi: gridare a Dio. È lui stesso che mette sulle labbra degli uomini le parole da 
gridare a lui, a volte parole dure, di lamento, quasi di accusa. “Àlzati, Signore, vieni 
in nostro aiuto! Salvaci per la tua misericordia![…] Déstati, non ci respingere per 
sempre!” (Sal 44, 24.27). “Signore, non ti importa che noi periamo?” (Mc 4,38). 
 
Forse che Dio ama farsi pregare per concedere i suoi benefici? Forse che la nostra 
preghiera può far cambiare a Dio i suoi piani? No, ma ci sono cose che Dio ha deciso 
di accordarci come frutto insieme della sua grazia e della nostra preghiera, quasi per 
condividere con le sue creature il merito del beneficio accordato. È lui che ci spinge a 
farlo: “Chiedete e otterrete, ha detto Gesú, bussate e vi sarà aperto” (Mt 7,7). 
Quando, nel deserto, gli ebrei erano morsi dai serpenti velenosi, Dio ordinò a Mosè di 
elevare su un palo un serpente di bronzo e chi lo guardava non moriva. Gesú si è 
appropriato di questo simbolo. “Come Mosè innalzò il serpente nel deserto, così 
bisogna che sia innalzato il Figlio dell’uomo, perché chiunque crede in lui abbia la 
vita eterna” (Gv 3, 14-15). Anche noi, in questo momento siamo morsi da un 
invisibile “serpente” velenoso. Guardiamo a colui che è stato “innalzato” per noi sulla 
croce. Adoriamolo per noi e per tutto il genere umano. Chi lo guarda con fede non 
muore. E se muore, sarà per entrare in una vita eterna. 
 
“Dopo tre giorni risorgerò”, aveva predetto Gesú (cf. Mt 9,31). Anche noi, dopo 
questi giorni che speriamo brevi, risorgeremo e usciremo dai sepolcri che sono ora le 
nostre case. Non per tornare alla vita di prima come Lazzaro, ma per una vita nuova, 
come Gesù. Una vita più fraterna, più umana. Più cristiana! 
 


